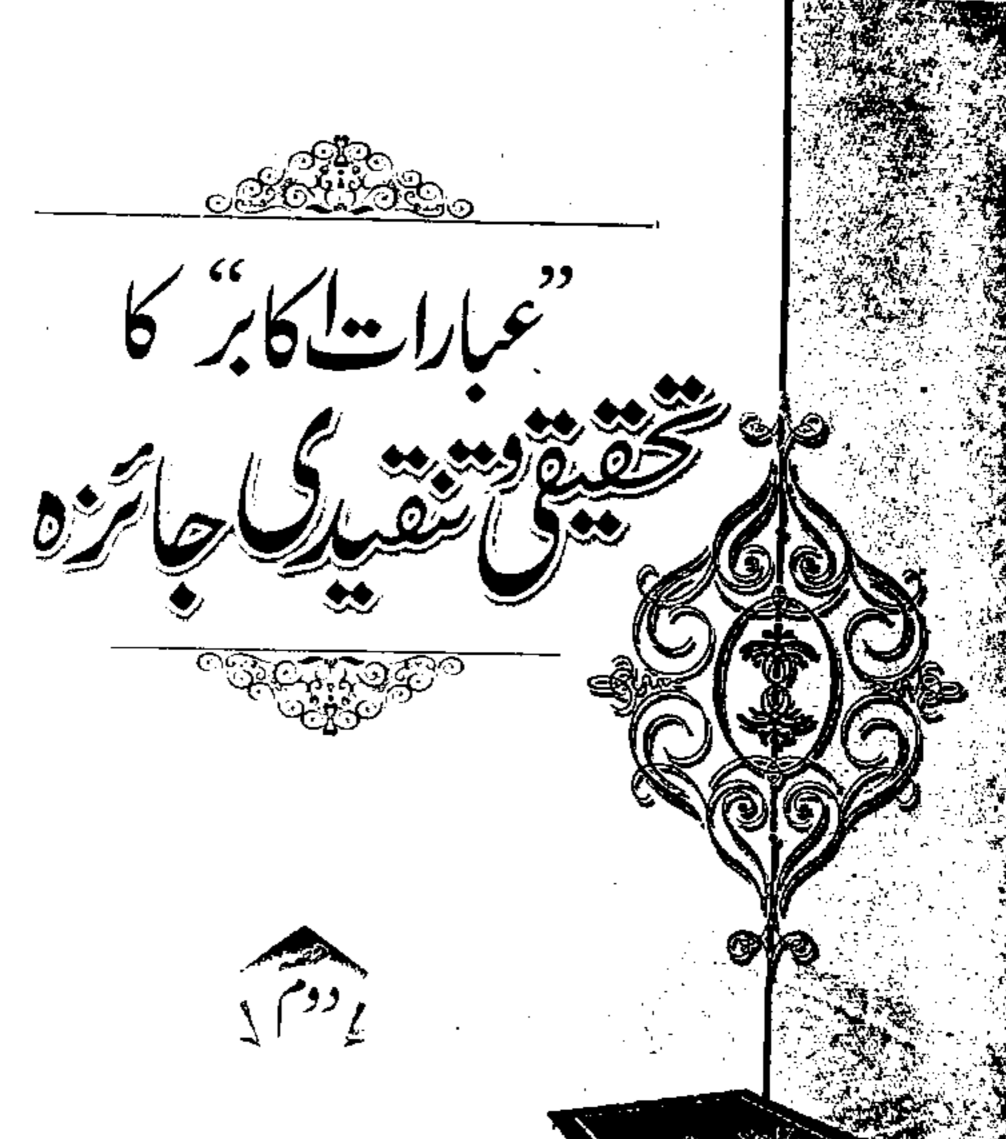


محقق ابلسنت حفزت علامه مولانا صاحیز اوہ تقلام تصری الد ہے سیالوی





محقق ابلسدت حفنرت علامه مولانا صياحبز اد ه غلام تصييرالدين سيالوي الأكسب فيهاي فيزريه يهر

جمله حقوق تجق ناشر حفوظ ميں

عبارات اكابر كالتحقيقي وتنقيدي جائزه (حصه دوم) نام کتاب صاجزاده غلام تصيرالدين سيالوى مصتف محمد ناصر الهاشي جعفته لإلله فعالى کمپوزنگ بارچ 2005ء اشاعت بإرادل اشاعت باردوم قرورى2008ء دنمبر 2012ء اشاعت بارسوم 432منخات مخامت قيمت 300روپے





مکتبه الکل السنة ببلی کیشنز کل ثاندار بیکرز منگارود، دینه ملع جهلم

+92 321 76 41 096

+92 544 630 177

ahlusunnapublication@gmail.com

|         | فهرست                                                         |          |
|---------|---------------------------------------------------------------|----------|
| نمبرثاد | مضامين                                                        | صفحة بمر |
| 1       | مقدمة الكباب                                                  | 1        |
| 2       | حاجى امداد الله صاحب كاعقيده                                  | 41       |
| 3       | مفتى اعظم شرقپورشريف كافتوى                                   | 43       |
| 4       | وہابیوں کے ایک اور فریب کا جواب                               | 47       |
| 5       | باب اول: انبیاءکرام کی تعظیم احادیث کی روشی میں               | 57       |
| 6       | مولوی سرفراز کے پیش کردہ دلائل کے جواب                        | 74       |
| 7       | باب دوم: نبی کریم آلینه کے تشریعی اختیارات احادیث کی روشن میں | 84       |
| 8       | نی <i>کریم</i> کان کے تکوینی اختیارات پردلاکل                 | 94       |
| 9       | وہابید کے استدلات کا جواب                                     | 104      |
|         |                                                               |          |

مه به کروس کرد. در با اشتریس

۰.

# Click For More Books

# https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

.

.

.

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

.

,

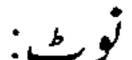
مقدمة الكأب يسم التدالرَّحْن الرَّحيم الحمد لِلَّه الذي ارسل الينا سيدالانبيا و المرسليز و بعث فينا حبيبه الذي ختم به النبيين . وعلمه علوم الاولين والاخرين . و فضله بخصائصه على جميع المقربين والصلوة والسلام على سيّدنا وانبيناً محمد رحمة للعالمين قياسم الارزاق و مالك السموات والا رضين عالم ماكان وما سيكون إلى روم الدين .واسطة الخلق و شفيع للمذنبين وعلى اله الطيبين وصحبه الطاهرين وعلى الائمة المجتهدين وفقهاء الامة الكاملين وعلى اولياء ملته المرشدين و علماء اهل السنة المهدييين و علينا معهم و بهم اجمعين. احًا بعد! احقر الانام غلام تصير الدين سيالوي الفي برادران ابلسنت والجماعت كي خدمت میں عرض کرتا ہے کہ کافی عرصہ سے بعض احباب کا اصرارتھا۔ کہ مولوی سرفراز صفدر کی التاب' عيارات اكابر' كالمفصل ادر مدلّل جواب لكھا جائے تو فقیر نے عرصہ تین سال قبل عبارات اکابر کاتحقیقی وتنقیدی جائزہ کے نام ہے ایک کتاب کٹھی ۔ اُس میں مولوی سرفراز صاحب کی ہرقابل جواب بات کاتفصیلی جواب پیش کیا۔لیکن اس کے باوجود دیو بندیوں کی ایس گستاخانه عبارتیں بھی ہیں جن پر اُس کتاب میں تبصرہ نہیں ہو ۔کا۔ اور بعض گستاخانہ عبارات کا جمالاً ردّ کیا گیاتو بعض احباب نے اس امریز توجہ دلائی کہ کتاب کا دوسرا حصہ ککھ کر ا**ی** عبارات کا تفصیلی پوسٹ مارٹم کیا جائے اور جومتنا زیمہ عبارات پہلے جصے میں زیر بحث نہیں آئمیں اُن پر صلی بحث ہونی جا ہے۔اصل کتاب کے شروع کرنے سے پہلے ہم ایک تمہیدی

1

۔ گزارش پیش کرنا چاہتے ہیں کہ اہلسنت اور دیو بندیوں کے درمیان بنیادی اختلاف کا باعث وہ گستاخانہ عبارات ہیں جوعلائے دیوبند کے اکابر نے اپنی کتابوں میں کیچی ہیں۔اور باوجود علائے اہلسنت کی طرف سے اتمام حجت کے اُن علاء نے اپنی گستا خیوں سے توبہ نہ کی اور اُن کے بعد آنے دالے علمائے دیو بندنے بھی بجائے اس کے کہا پنے گستاخ اکا بر سے طع تعلق كرتے انہوں نے امام اہلسنت مجدد دین وملت مولا نا الشاہ احمد رضاخان بریلوی دستہ اللہ عبلهه يرسب وشتم كاسلسله شروع كرديايه اس ست وشتم كي وجه ريقي كه حضرت امام ابلسنت مجد د دین دملت مولا نا الشاہ احمد رضا خان بریلوی رحمۃ اللّٰہ علیہ نے ان کے گستاخ اکا بر پر جوشرعی تحکم تھا وہ نافذ فرمایا۔ پس علمائے دیو بند کو یہی غصہ ۔ ہے کہ اعلیٰ حضرت فاصل بریلوی نے ہمارے اکا برکو کا فرکیوں کہا؟ اور اہلسنت والجماعت کو دیو بندی حضرات سے بیشکوہ ہے کہ انہوں نے حضو سید المرسلین خاتم النہین جناب محد مصطفے احد مجتبی حکیق کی شان اقد س میں صراحة توبين کے کلمات استعال کئے ہیں۔ اہلسنت والجما مت کا یہ بھی نظریہ ہے کہ اگر کوئی بریلوی بھی اللہ کے سی سیچ نبی کی شان میں تو بین کا مرتکب ہوتو وہ بھی کا فر ہے۔

بهارے مسلک کے مقتدر عالم این غزالی زماں حضرت احمد سعید کاظمی رحمۃ اللّٰہ علیہ فرمانے ہیں کہ جوشص بھی کلمہ کفر بول کر التزام کر لے گا ہم اُس کی تکفیر میں تامل نہیں کریں ے یہ خواہ وہ ہریلوی ہویا دیو بندی ،کائگریسی ہویا ندوی اس بارے میں اپنے پرائے کا انتیاز کرناابل حن کاشیوہ ہیں۔ ہم اہلسنت حضرات کی خدمت میں اعلیٰ حضر منہ رحمۃ اللہ علیہ کی جاالت شان کے بارے میں ماضی قریب کے ایک نامور بزرگ شیخ الاسلام خواجہ محمد قمرالدین سیالوی رحمۃ اللہ مایہ کا فتو کی چیش کرتے ہیں ۔ حضرت شیخ الاسلام ہے سوال کیا گیا کہ اعلیٰ حضرت فاصل

بريلوى رحمة الله عليه كى شان ميں كستا خى كرنے والے كى اقتداء ميں نماز جائز جاتو آپ نے جواب ميں ارشاد فر مايا۔ "اعلى حضرت الشاہ مولانا احمد رضا خان رحمة الله عليه كى ارفع شان ك خلاف سب بلنے والاصرف ان عقائد حقه كى مخالفت كى بنا بر كستا خى كر تا اور سب بكتا ہے جو عقائد كتاب وسنت واجماع امت سے ثابت ہيں جن كا مخالف قطعا بے ايمان و ب دين سہ چونكه مجد دملت نے ان عقائد كو واضح فر مايا اور فرقه باطله كو نيچا دکھايال بذا الي ہت كى ساتھ عناد نہ بہ اسلام كے ساتھ عناد كو واضح فر مايا اور فرقه باطله كو نيچا دکھايال بذا الي بستى كے كوئى دليل و بر بان موجود نبيں جس سے اينا نہ جب ثابت كر سكے تو اس نے الي حقال القدر ماتھ عناد نہ بہ اسلام كے ساتھ عناد جاور چونكه معاند كے پاس بجز بكو اس اور سب وشتم اور ماتھ عناد نہ بہ اسلام كے ساتھ عناد ميان د في عيں بكو اس بكا ہے - ور خابر بال القدر مال ميں و جونيل جس سے اينا نہ جب ثابت كر سكے تو اس نے الي حليل القدر والا كى دوجان كا چيلہ اور بايمان ہے جس كى امان د فيع ميں بكو اس بكا ہے - ور خابر بالا الي و الي بكر والا كى دوجان كا چيلہ اور بايمان ہے جس كى امامت قطعانا جائز ہے - واللہ و رہيں بلا القدر والا كى دوجان كا چيلہ اور بايمان ہے جس كى امامت قطعانا جائز ہے - واللہ ورسوله المام رانوار قريمة المبارك اليمان ہے معلي كى امامت قطعانا جائز ہے - واللہ ور ال بكا ہے ايں بكان



حضور شیخ الاسلام کے اس فتوی کے سمامنے آجانے کے بعد ان لوگوں کی غلط ہمی دور ہوجائے گی جو بیہ کہتے ہیں کہ شخ الاسلام رحمۃ اللّٰہ علیہ دیو بندیوں کی تکفیز ہیں کرتے تھے۔اب سوینے کا مقام بیہ ہے کہ جس ہتی کا فتوی بیہ ہے کہ فاضل بریلوی رحمۃ اللہ علیہ کی شان میں <sup>س</sup> ستاخی کرنے والا دخیال، بے ایمان اور شیطان کا چیلہ ہے تو اُن کا اس کے بارے میں کیا نظريه بموكاجونبي بإكصلى الله عليه وآله وسلم كى شان اقدس ميں تويين كامرنكب بهو؟ اس كتاب کے حصہ اوّل میں ہم نے حضور شیخ الاسلام کے دوفتو ہے دیو ہندیوں کی تکفیر کے بارے میں نقل کئے ہیں۔ہم قارئین کی مزید تسلی کے لیئے حضور شیخ الاسلام کا ایک فتو ی اور پیش کرتے ہیں۔

حضرت شيخ الاسلام رحمة الله عليه في ارشاد فرمايا. " يونكه فرقه لاغيه ومابي صلوة و سلام على افضل الانبياء صلوة الله عليه وسلامه نبيس ير هتا اوراس فرق كامابدالا متياز ب لبد التى صلوة وسلام كنه پر صف والي نوم بلى يقينا كها جا سكتاب اور وم بلى فرقه اسلام ے خارج جيسا كه علمات حريين شريفين ادام الله تعالى شرفهما كافتو كل موجود ب كه فرقة نجد بيد وم بيد وائر ه اسلام ے خارج بيدن شريفين ادام الله تعالى شرفهما كافتو كل موجود ب كه فرقة نخد بيد وم بيد وائر ه اسلام ے خارج مين شريفين ادام الله تعالى قطعاً حرام ب ان كر ساتھ تعلقات از دواجى حرام بين " \_ (انوار قريب خد نمبر 166 جلد دوم) الله عليا حرام تين كر ماتھ تعلقات از دواجى حرام بين " \_ (انوار قريب خد نمبر 166 جلد دوم) الله عليا رشاد فرمات يوني الاسلام كا ايك اور فتو كن قل كرتے بين كه الاسلام رحمة الله عليه ارشاد فرمات يوني -الله عليه ارشاد فرمات يوني -در الفت الم حرب كه فروني الاسلام كا ايك اور فتو كن قل كرتے بين كه الاسلام رحمة الله عليه ارشاد فرمات يوني -در الفت اله مار مالام مالام كا يك اور فتو كن قل كرتے بين كه الاسلام رحمة الله عليه ارشاد فرمات يوني -در الفت اله مالام مالام كر ماتھ مالام موجود مالام ما

دِل تَعْظِيم وَتَمَريم ہے۔ صرف زبانی دعویٰ جوطرز نفاق ہے ہواس کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ جس شخص کے سامنے اُس کے محبوب مکرم یکھیں اور اُس کے محاسن اور اوصاف بیان کئے جائیں اورین کر اُس کوانبساط اور خوشی حاصل ہوتو وہ دعویٰ محبت والفت اور تعظیم و

تکریم میں سچا اور مخلص ہے ۔اور جس مدمی محبت کے سامنے اُس کے محبوب کے اوصاف و محاس بیان کئے جائیں تو سن کراس کورنج وغصہ اور انقباض وحسد اور کینہ کے تاثر ات پیدا ہوں تو خاہر ہے یہ اِس دعویٰ میں جھوٹا اور کا ذب ہے۔محبوب کبریا ءعلیہ الصلو ۃ والسلام کے محاسن واوصاف جن ميس علوم كليه بطريق احاطه اورحضور اقدس عليه الصلوية والسلام كاحاضر ناظر ہونا جو مقتضی رحمۃ للعالمین ہے جو تخص بیا وصاف عالیہ س کرخوش ہوتا ہے اس کا دل منہ ط ہوتا ہے جب اس محبوب رب اللعالمين عليه الصلو ة والسلام كا اسم كرامى سنتا ہے اس وقت بغرض تعظیم اپنی انگلیاں چوم کر آنکھوں نہ رکھتا ہے ،فرط محبت میں صلوۃ وسلام پڑ ھتا ہے اور



کل علم غیب مانا جائے یا بعض کل علم غیب مانا جائے تو بیرحال ہے اور بعض علم غیب مانا جائے تواس میں نبی کریم آلیت کی کی تخصیص ہے ایساعلم غیب زید ،عمر د، بکر بلکہ ہرصبی ،محنون بلکہ جمیع حیوانات و بہائم کو حاصل ہے ۔ گز ارش بیہ ہے کہ مذکورہ عقائد رکھنے والے کے پیچھے نماز ہو جاتی ہے؟ تو حضور شیخ الاسلام رحمۃ اللّٰہ علیہ نے ارشاد فر مایا۔ '' کہ مذکورہ عقائدر کھنے دالا کا فروجا ہل ہے ایسے آ دمیٰ کے پیچھے نماز جا ئرنہیں اور نہ بى أس كاجناز ہ پڑھنا جائز ہے۔'' حضرت شیخ الاسلام کے ان تمام منصل فتووں سے ثابت ہو گیا کہ حضور شیخ الاسلام

کزدیک دیوبندی حضرات اپنے گستاخاند عقائد کی وجہ سے دائر واسلام سے خارج میں'۔ نوٹ: '' حضور شیخ الاسلام کا بیفتو کی کتاب مستطاب "دعوت فکر " کے صفحہ 124 پر موجو ہے جو مولانا محمد تابش قصوری صاحب نے لکھی ہے' ۔حضور شیخ الاسلام کے ان تمام فتاد ک

جات کے سامنے آنے کے بعدان لوگوں کا تر دد دور ہوجانا چاہیے جو میہ کہتے ہیں کہ حضرت تر الاسلام رحمۃ اللہ علیہ کے سامنے گستا خانہ عبارات پیش کی گئیں اور انہوں نے تکفیر کرنے ہے انکار کر دیا۔



ایک صاحب جومناظرہ جھنگ میں اہل سنت کی طرف سے معاون بھی تھے و اپنی ایک تقریر میں ارشاد فر ماتے ہیں کہ حضرت شیخ الاسلام بھی عاشق رسول کیلیے یتے اور اعلٰی حضرت بھی عاشق رسول کیلیے تھے تو اعلیٰ حضرت نے تکفیر فر مائی حضور شیخ الاسلا

نے ہیں فر مائی لہذا میں بھی تکفیر نہیں کرتا۔ حالانکہ بیہ صاحب کٹی مرتبہ این تقاریر کے اندر وہابیوں و دیو بندیوں ذ والخویصر ہ کے پیرو کار اور منافق قرار دیتے ہیں اور بخاری شریف کی وہ حدیث پا کے جس میں نبی یا کے علیق ہے بیہ ارشاد فر مایا کہ ذ والخو یصر ہ کی نسل سے ایسے لوگ پید اہو ل گے جو قر آن تو پڑھیں گے مگر قر آن ان کے <mark>طلق سے نیچ</mark> ہیں اتر ے گااور دین سے الیے نکل جائیں گے جیسے شکار ہے تیرنگتا ہے اور اس حدیث پاک کا مصداق وہا بیوں او د یو بند یوں کو بھہراتے ہیں اور ان کو منافق کے الفاظ سے یاد کرتے ہیں ۔ کیکن بعض

اوقات تکفیر کرنے سے انکار کر دیتے ہیں اور اپنے ساتھ بعض بزرگان دین کوبھی ملوث کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔اس سلسلے میں وہ پیر جماعت علی شاہ صاحب کا نام بھی لیتے ہیں جالانکہ الصوارم الہندیہ میں ان کا فتو کی موجود ہے جس میں انہوں نے ارشاد فر مایا ہے کہ مرز اغلام احمہ قادیانی رشید احمہ گنگوہی خلیل احمہ انبیٹھو ی ،اشرف علی تھا نو ی ، قاسم نا نوتو بي وغيره پر حسام الحرمين ميں جو احكام كفر ديئے گئے ہيں وہ برحق ہيں اور جو اِن احکام کوہیں مانتادہ گمراہ ہے۔ اب قارئین حضرات غورفر مائیں اصل حقائق کیا ہیں اور وہ حضرت لوگوں کو کیا با در کروانے کی کوشش کرتے ہیں ۔اس سلسلے میں حضور شیخ الاسلام کے چند مزید حوالہ جات درج کئے جاتے ہیں ۔ تمبر1: حضرت مولا نابشیراحمد سیالوی صدر مدرس جامعہ نظامیہ رضوبیہ شیخو پورہ رادی ہیں کہ حضرت خواجہ قمرالدین سالوی کھوکھامیں تشریف فرما ہتھے۔ میں نے عرض کیا کہ حضرت میں

نے سناہے کہ آپ دیو بندی کے بارے میں نرم گوشہ رکھتے ہیں تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ مولانا میں دیوبندی کے گفر میں شک کرنے والوں کوبھی کافر سمجھتا ہوں۔ لمبر2: حضرت مولانا اللہ بخش صاحب مدرس جامعہ محمد کی شریف رادی ہیں کہ میں نے حضور شیخ الاسلام سے استفسار کیا کہ کیا دیو بندیوں اور دہا ہوں کے پیچھے نماز ہو جاتی ہے تو آپ نے ارشاد فرمایا ہر گزنہیں ہوتی ۔انہوں نے عرض کیا حضور اگر وہ سیر ہوتو پھر۔ آپ نے

Δ.

فرمایا:اگر چہ سید ہی کیوں نہ ہواس کے پیچھے نماز نہیں ہوتی۔ توجو حضرت بزرگان دین کی طرف غلط باتیں منسوب کرتے ہیں ان کواپن اس ردش ہے تو بہ کرتی چاہیے۔اوران اکابرین کا نام اپنے مذموم مقاصد کے لئے استعال نہیں کرناچاہیے۔اس طرح کے جھوٹ بولنے کی وجہ سے عدالت عالیہ اُن کو کذاب قرار دے چکی ہے۔ نیز ایسے لوگوں سے جو گستاخان رسول چھٹی کی تکفیر کرنے کو بُر اسمجھتے ہیں اور اس کو فرقہ واریت قرار دیتے ہیں ان سے استفسار بیہ ہے کہ دیو بندیوں کے اکابرنے جوالفاظ نبی پاک <sup>ستاین</sup> کی شان میں استعال کئے ہیں کیا اُن کے خق میں بیدالفاظ استعال کئے جاسکتے ہیں؟ یا ایسےالفاظ دہ اپنے اساتذہ در گم متعلقین کے حق میں مثلاً باپ کے حق میں یا اپنے مرشد کے حق میں برداشت کریں گے؟ مثلاً مولوی اساعیل نے اپنی کتاب تقویۃ الایمان میں لکھا ہے کہ' ہرمخلوق چھوٹی ہو یا بڑی وہ اللہ تعالیٰ کی شان کے آگے چمار سے بھی ذلیل ہے۔' ای طرح اس نے اپنی کتاب میں لکھا ہے کہ' انبیاء داولیاء ناکارہ لوگ ہیں۔' اور مولوی اشرف علی تھانوی نے اپنی کتاب حفظ الایمان میں لکھاہے کہ' نبی پاک علیظتہ جتناعلم غیب تو پاگلوں اور بچوں کوبھی حاصل ہے'

تو کیا ان صلح کلیت کے دعویداروں سے پوچھا جا سکتا ہے کہ اگر آپ کے بارے میں بیرکہا جائے کہ آپ ذلیل یا ناکارہ ہیں یا آپ کاعلم بچوں اور پاگلوں جتنا ہے تو آپ برداشت کر لیں گے؟ اوراگر آپ کویہ بات منظور ہے تو آپ یہی عبارات اپنے لئے اوراپنے آباء داجداد کے لئے لکھ کر شائع کریں ۔اور اگر ان الفاظ میں آپ گستاخی مجھیں اور ان الفاظ کو نہ اپنے لئے برداشت کریں اور نہا ہے آباءواجداد کے لئے برداشت کریں تو نبی پاکستان کے لئے

ایسے الفاظ استعال کرنے والوں سے آپ کی دوتی کیوں ہے؟ جبکہ ارشاد باری تعالی ہے: "لاتب قوما يومنون بالله واليوم الاخر يوادون من حاد الله و رسوله ولوكانوا اباءهم او ابناءهم او اخوانهم او عشيرتهم اولئك كتب في (سورة مجادله ياره 28) قلوبهم الايمان" · · · تم نہیں پاؤے ا**ں قوم کو جوالٹداور قیامت پرایمان رکھتی ہو کہ دہ دوتی کریں ا**ن لوگوں سے جوالتٰداور رسول چیف پی کے مخالف ہوں ۔ اگر چہان کے باپ ہی کیوں نہ ہوں ان کے بیٹے ہی کیوں نہ ہوں اور ان کے بھائی اور رشتے دار ہی کیوں نہ ہوں۔ یہی لوگ ایسے ہیں جن کے دلوں میں اللہ تعالیٰ نے ایمان کولکھ دیا ہے'۔ اس آیت کریمہ سے ثابت ہوا کہ مومن لوگ وہی ہیں جو اللہ اور رسول میں کچھ کے مخالفوں سے دشمنی رکھے اور ان کی شان میں گستاخی کرنے والوں سے دور رہیں ۔ کیونکہ اللّہ تعالیٰ نے ارشادفر مایا۔ ''أولئك كتب في قلوبهم الايمان''

تو اولئک لانے کی حکمت سے بے کہ اولئک کے بعد جو حکم لگایا گیا ہے اولئک کا ماقبل اس کے لئے علت ہےجس طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: " اولئک علي هدي من ربهم" تواس آیت کا پیمطلب ہے کہ جولوگ زکو ۃ دیتے ہیں نماز قائم کرتے ہیں تو ان کا میکام کرتاہدایت پر ہونے کی دلیل ہے۔ اگر ان الفاظ کو آپ گستا خانہ ہونے کی وجہ سے اپنے لئے اور نہ ہی اپنے اساتذہ دمرشد کے لئے استعال کر سکتے ہیں تو پھر نبی یا کے علیقہ کی شان میں ایسے الفاظ

کیوں نہ گستاخی اور بے ادبی والے ہوں گے جن کی شان اللہ تعالیٰ ارشاد فرما تا ہے کہ اگر تمہاری آ واز میرے نبی بیشیج کی آ واز سے او نچی ہوگئی تو تمہارے سارے اعمال حبط ہوجا ئیں گر

"یا یہا المذین امنوالا تر فعوا اصواتکم فوق صوت النبی ولا تجھرواله بالقول کجھر بعضکم لبعض ان تحبط اعمالکم وانتم لاتشعرون" اورا تمال كفر كى وجہ ے جط ہوتے ہیں۔ " کما قال الله تعالىٰ ومن يكفر بالا يمان فقد حبط عمله" جن كى آواز پر آواز بلند كرنا كفر ہوان كى ذات قد سيہ كو پتمارے ذليل كہنا ، ذره ناچز ہے كمتر كہنا اوران كے مقد سلم كوچار پايوں اور پاكلوں كے علم سے تشيد دينا كيونكر كفر نہيں ہوكا۔

تھہا د کرام کے لکھا ہے کہ اگریوں بی پا تعلیق سے چر نے توسیل ہمہ دیں تو میں کفر ہے۔جیسا کہ فنادی عالمگیری میں مرقوم ہے۔ شفاشریف میں ہے جو نبی پاک تعلیق کے تعلین مبارک کو تعلیل کہہ دے وہ بھی کا فر

ہے۔ بلکہ انورشاہ کشمیری اپنی کتاب'' اکفار الملحدین'' میں پیہ بات لکھنے پر مجبور ہو گیا کہ " التهور في عرض الانبياء وان لم يقصد السب كفر " تو حیرت کی بات ہے جن ہستیوں کی اتن عظمت شان ہوان کے لئے اتنے غلیظ اور گتا خانہ الفاظ قابل برداشت ہوں اور اپنی ذات کے لئے اور اپنے اساتذہ و آباء داجداد کے لئے نا قابل برداشت ہوں تو پھر ٹابت ہو گیا کہ ان کو محبت اپنے اباء ے اپنے اساتذہ ہے اپنے مرشد ہے اور اپنی ذات سے زیادہ ہے۔ حالانکہ بخاری و

11

مسلم کی متفق علیہ حدیث ہے۔ "لا يومن احد كم حتى اكون احب اليه من والده و ولده و الناس اجمعين " بلکهارشاد باری تعالی ہے: » قبل ان کان آباء کم وابناء کم واخوانکم وازواجکم وعشیر تکم و <sup>امو</sup>ال اقتمر فتموها وتجارة تخشون كسادها و مساكن ترضونها أحب اليكم من الله و رسوله و جهاد في سبيله فتر بصوا حتى ياتي الله بامره" اوردوسرےمقام پرفرمایا: "يا يهاالـذيـن امنوالا تتخذوا آباء كم واخوانكم اولياء ان استحبوا الكفر على الايمان و من يتولهم فاولئك هم الظالمون" ان آیات اوراحادیث کا تقاضا یمی ہے کہ نبی پاک علیق کی سے محبت ہر چیز سے زیادہ ہونی چاہیے۔توجن لوگوں کے نزدیک نبی پاک علیق کی توہین قابل برداشت ہے اور اپن توہین اوراپنے اساتذہ کی توہین قابل برداشت نہیں تو ان آیات داحادیث کی روشنی میں وہ اپنا

انجام خودسوچ لیں۔ ہم اس سلسلے میں ایک اور حدیث پیش کرتے ہیں نبی کریم آیسے پی نے ارشاد فرمایا: " ثلث من كن فيه وجد بهن حلاوة الايمان ان يكون الله و رسوله احب اليه مما سوا هما" (بخاري وسلم) تین چیزیں جس کے اندر ہوں گی وہ ایمان کے ذائقے کو یا لے گاپہلی چیزیہ ہے کہ اس کے دل میں اللہ اور رسول جلیلی کی محبت یا تی سب سے زیادہ ہو۔ ان تمام آیات داحادیث سے تابت ہو گیا کہ بی یا کے چیسے کی محبت ہی عین ایمان

ہے۔اور صحابہ کرام رضوان الذمليم اجمعين کو جو چيز دوسروں ہے متاز کرتی ہے وہ يہی ہے۔ اُن کو بنی پاک تلایی ہے صحبت ہرا کی چیز سے زیادہ تھی۔ شفا شریف اور دیگر کتب میں مشہور واقعہ موجود ہے کہ بنی پاک تلایی جنگ احد سے واپس آ رہے تھے کہ ایک عورت بنی پاک تلایی کے حالات کی خیر بیت معلوم کرنے کے لئے جار بنی تھی ۔ راستے میں بچھلوگ طے انہوں نے ہتایا کہ تیرا باپ شہید ہو گیا ہے ۔ لیکن پھر بھی وہ یہی پوچھتی تھی کی بنی پاک تلاق کا کیا حال ہتایا کہ تیرا باپ شہید ہو گیا ہے ۔ لیکن پھر بھی وہ یہی پوچھتی تھی کہ بنی پاک تلاق ہو کی اور وہ یہی پوچھتی ہے کہ بنی پاک تلاق کی جارت کو کو کی بنی پاک تلاق ہو کی اور وہ یہی پوچھتی ہے کہ بنی پاک تلاق کا کیا حال ہے۔ ای اثنا میں بعض لوگوں نے اسے بتایا کہ تیرا بھائی شہید ہو گیا ہے ۔ پھر بھی اس نے حسب معمول نبی کر یم تلاق کی خاص دریا فت کیا اور کہا:

''ما فعل رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم'' پھراس عورت کو بتايا گيا که تيراخاوند شهيد ہوگيا ہے۔ پھر بھی اس عورت کو صورتا يہ کی فکر تھی اور وہ کہہ ر، پی تھی کہ مجھے آپ تائی کے بارے میں بتا وَ آپ کا کیا حال ہے پھر جب نبی پاک پیلی کے کہ د براراس عورت کو نصیب ہوا تو وہ کہنے گھی سے ل مصیبة بعدک جلل'' یعن

آ پیلینے کی زیارت کے بعد مجھے کی تسم کی پریشانی نہیں ہے۔ ای طرح امام بخاری نے الادب المفرد میں ایک واقعہ بیان کیا ہے کہ حضرت عبدالله بن عمر ﷺ کا یا وَں بن ہو گیا تو انہیں کہا گیا کہ آپ اس ہتی کو یاد کریں جو آپ کو سب لوگوں ہے زیادہ محبوب ہے۔ توانہوں نے یا محمد اہ کہا توان کا پاؤں ٹھیک ہو گیا۔ شفا شریف میں حضرت بلال ﷺ کا داقعہ موجود ہے جب آپ کی وفات کا دقت قریب تھا توان کی بیوی نے جزع وفزع کا اظہار کرتے ہوئے کہا**و ااسفا (ہ**ائے ا**فسوں ) تو** 

11

حضرت بلال المصف فرمايا: "واطرباه غدا القي الاحبة محمدا وحزبه" واہ خوش نصیبی کل میں اپنے پیارے محم<sup>طالیت</sup>ہ اور ان کے ساتھیوں سے جاملوں گا۔ <sup>یع</sup>نی صحابی رسول طبیقی تو موت کواس لئے پیند کرر ہے ہیں کہ وہ نبی پاک علیقیہ کی ملاقات کا ذ *ر*یعہ ہے۔ بخارى شريف يس حديث پاك ب جو حضرت عائش صديقه رضى الله عنها س مردی ہے کہ حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا سرکا ہوایتہ کے پاس حاضر ہو کمیں تو آپ چاہیتہ نے ان کے کان میں سرگوٹی فرمائی جس کی دجہ ہے وہ رو پڑیں۔ پچھ دیر کے بعد آ چاہیں یے سرگوٹی فرمائي جس كوين كروه بنس پڑير \_حضرت عا كشة صديقة رضبي السلّه عنها نے حضرت فاطميه الزہراء رضب الله عنها سے پوچھا کہ اس کی کیادجہ ہے کہ پہلے آپ روپڑیں اور بعد میں ہنس پڑی ؟ تو آپ نے فرمایا کہ میں اپنے باپ کے راز کوفاش نہیں کرتی۔حضرت عائشہ **صديقه**رضي الله عنها في دوباره استفسار فرمايا تو حضرت زهراءر ضي الله عنها في فرمايا که جب پیلی سرگوثی فرمائی توجیحےا بنی دفات کی خبر دی تو میں رو پڑی جب دوبارہ سرگوثی فرمائی تو مجھے میری دفات کی خبر دی اور فرمایا کہتم سب سے پہلے فوت ہو کرمیرے یا س پہنچو گی تو میں ہنس پڑی۔ امام بخاری نے الادب المفرد میں واقعہ بیان کیا ہے کہ ایک صحابی نے نبی یاک صالیتی عاضی کے دصال کے بعد دعا کی کہا ہے اللہ میری بینائی سلب کر لے۔ کیونکہ آنکھوں کا مقصد تو ہ پی اللہ تیرے نبی پاک علیظیم کی زیارت کروں جب آ پی علیظیم کا وصال ہو گیا تو اب مجھے آنکھوں کی ضرورت نہیں تو اللہ تعالیٰ نے ان کی بینا کی سلب کرلی۔

ŧ۴

كنت السواد لناظري فعمى عليك الناظر من شاء بعدک فليمت و عليک کنت احاذر سيدنا حسان بن ثابت كما في ما ثبت بالسنة للشيخ المحقق عليه الرحمة ای طرح کاایک اور داقعہ تمام معتبر تفاسیر میں موجود ہے کہ حضرت سعد ﷺ مسلمان ہو گئے تو ان کی دالدہ نے بطوراحتجاج کھانا پینا ترک کر دیا اور کہا کہ توجب تک نبی پاک ع<sup>یالی</sup> ہ کی غلامی کوتر کے نہیں کرئے گامیں اپنی بھوک ہڑتال جاری رکھوں گی۔ دہ اپنی دالدہ کے پاس آئے اور کہا کہ میں ہر گز سرکا ریاہتے کی ساتھ دوبارہ کفرنہیں کرسکتا جاتے دنیا ہے کوچ ہی کیوں نہ کرجائے میں سرکا رعلیہ السلام کے دامن کوہیں چھوڑ سکتا۔ ہم ان مفسرین کا ذکر کرتے ہیں جنہوں نے اس واقعہ کواپنی تفاسیر میں نقل کیا۔ حافظ ابن کثیر نے اس کوا پی تفسیر میں نقل کیا۔ اس کے علاوہ ، خازن ، معالم التزیل ، کبیر ، نیشا یوری، کشاف، قرطبی ادر البحرانحیط میں بیہ داقعہ موجود ہے۔ادر کتب احادیث میں سے صحیح مسلم میں بھی اس واقعہ کوفل کیا گیا ہے ۔مسندا ہو یعلی کے اندر بیدالفاظ بھی موجود ہیں کہ حضرت معد نے اپنی دالدہ کو جا کر کہا اگر تیرے جسم کے اندرسو جان ہواور وہ بار**ی باری تیر**ے جسم

ے نکلتی رہے پھر بھی مجھے کوئی پر داہ ہیں ہے اور میں سرکا رعلیہ السلام کو ہر گرنہیں چھوڑ سکتا۔ تو اگر ہماراایمان بھی ایسا ہو گا جیسا کہ صحابہ کرام کا تھا تو تب ہی ہم ہدایت پانے دالوں میں ہے ہو سکتے ہیں ۔ "كماقال الله تبارك و تعالى : فان امنوا بمثل ما امنتم به فقد اهتدوا" اگر دہ ایساایمان لائیں جیساتم لائے ہوتو ہدایت پانے دالے ہوجا ئیں گے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

14

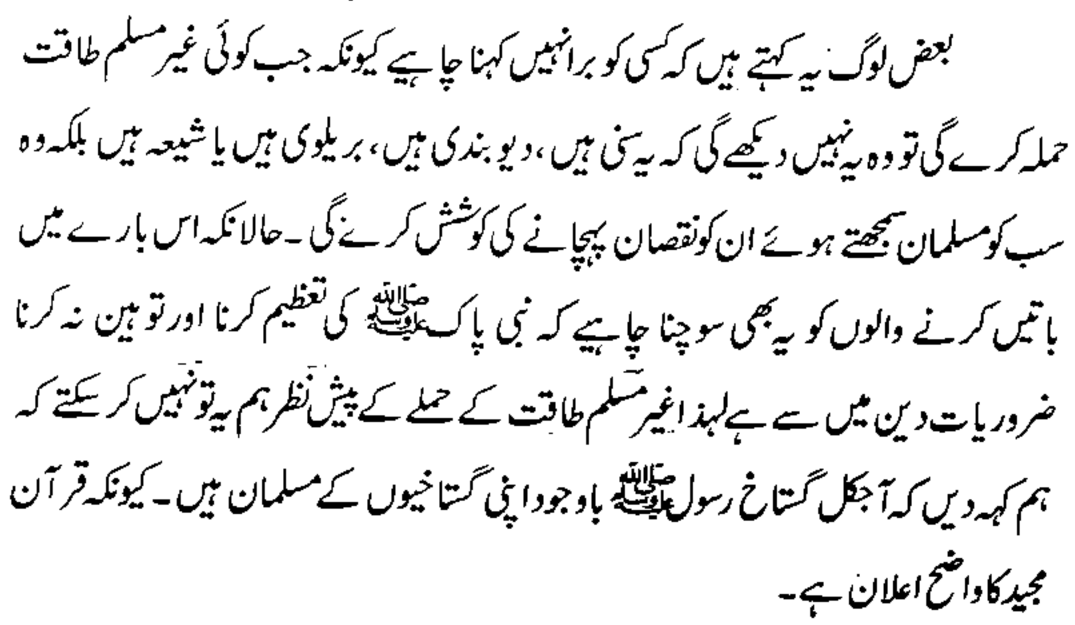
''يايهاال ذين امنوا لا تتخذوا آباء كم واخوانكم اولياء ان استحبوا الكفر على الايمان ومن يتولهم منكم فاولئك هم الظالمون' تو صحابہ کرام کاعمل اس آیت کے بالکل مطابق تھا جیسا کہ حضرت سعد کا واقعہ نقل کیا گیا ہے کہ انہوں نے اپنی والد ہ سے کہا کہ اگر تیرے جسم میں سو جان ہواور تو تز پ تز پ کر مرتی رہے چھر بھی مجھے تیری کوئی پرواہ نہیں ہے۔ان کے اس تصلب کی وجہ یتھی کہان کے سامنے ارشاد باری تعالیٰ تھا ۔ ''قبل ان کان آباء کم وابناء کم واخوانکم وازواجکم وعشير تکم واموال اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها و مساكن ترضونها أحب اليكم من الله و رسوله و جهاد في سبيله فتر بصوا حتى ياتي الله بامره''(توبه پ • ١) آ ہے <sup>سالای</sup> فرما دیکھے اگر تمہارے باپ اور تمہارے بیٹے اور تمہارے بھائی اور تمہاری ہویاں اورتمہارے رشتہ دار اور وہ مال جوتم جمع کرتے ہو اور وہ تجارت جس کے نقصان ہے تم ڈرتے ہواور وہ مکانات جن کو پسند کرتے ہوا گرتم کواللہ اور رسول ﷺ اور اس

کے راہتے میں جہاد کرنے سے زیادہ پیارے ہیں تو پھراللہ کے عذاب کا انتظار کرو۔ تواس آیت میں ہمارے لئے بھی سبق ہے کہ ہم اپنی تمام محبوب چیز وں کی محبت کو سرکار علیہ السلام کی محبت سے فرو ہتھ جھیں ۔اور ہر چیز یر سرکا روایت پر کی محبت اور تعظیم کو فوقیت دیں۔ کیونکہ سرکا وایشیہ کی محبت اور تعظیم ہر چیز سے مقدم ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ''يايهاالنبي انا ارسلنك شاهدا و مبشرا و نذيرا لتومنوا بالله و رسوله و تعزروه وتؤقروه وتسبحو ه بكرة واصيلاً" ''اب نہ جالیتہ ہم نے آپ کو حاضر وٰ ناظر ،خوشخبری اور ڈرسنانے والا بنا کر بھیجا

تا كهتم الله اوررسول عليظة برايمان لا وَاور نبي باك عليظة كي تعظيم كروادراً بي عليظة كا دب كرو ادر صبح دشام اللد تعالى كي تبيح بيان كرو' ۔ بلکہ نبی پاک علیہ الصلوة السلام کا مقام تو ہماری عقول سے بھی بالاتر ہے ۔ انبیاء کرام علیهم السلام اور فرشتے بھی آپ علیقتہ کی شان سے کما حقہ آگاہ ہیں ہیں۔اللہ تعالیٰ تو ان پہاڑوں کی تعظیم کوایمان کی علامت قرار دیتا ہے جوالٹد تعالٰی کے مقبول بندوں کے پاؤں سے مر، موجائي - كماقال الله تعالى "ان الصفا و المروة من شعائر الله" مزيدارشادفرمايا: "ومن يعظم شعائر الله فانها من تقوى القلوب" بلکہ جو جانو رالتٰد تعالیٰ کے پیاروں کے نام سے موسوم ہوجا ئیں التٰد تعالیٰ ان جانوروں کوبھی اپنی نشانی قراردیتا ہے جس طرح جج کے موقع پر قربانی کرنا حضرت ابراہیم الظليلا كى سنت ہے اور اس سنت كى يا دكوتا زہ كرتے ہوئے جوجا نور قربانى كے لئے لے جائيں

ان جانوروں كوبھى الله تعالى اين نشانى قرارديتا ہے۔ كماقال الله تبارك تعالى : "والبدنة جعلنها لكم من شعائر الله "(سورة فج ياره نبر 17) توجب اونٹوں اور پہاڑوں کی تعظیم تقی ہونے کی دلیل ہے تو پھر بی یا کے علیقہ جن ے دم قدم سے اور جن کے طفیل بیتمام چیزیں پر دہ عدم سے وجود میں آئیں تو پھر آپ <del>ملاقعہ</del> کی تعظیم کیونکر جان ایمان اورروح ایمان نہیں ہوگی۔ کیونکہ باقی جس کسی کو دجود ملایا کوئی اورعزت ملی وہ سب سرکارعلیہ السلام کے طفیل ے جب وجود جوتمام کمالات کے لئے علت ہے بطفیل سرکا بعد کے حاصل ہوتا ہے تو پھر باق

کمالات توبطریق اولی سرکار ﷺ کے طفیل حاصل ہوں گے۔ اس لیے امام احمد رضاخان فاصل بریلوی نے فرمایا: ہو تے کہا ں خلیل و کعبہ و منی لولاک دالےصاحبی سب تیرے گھر کی ہے امام اہل سنت ایک اور مقام پر مدح سراہیں ۔ لا ورب العرش جس كوجوملا ان سے ملا بنتی ہے کونین میں نعمت رسول التٰدکی الغرض الله تعالى نے جب طفيلی چیز وں کی اتنی زیادہ تعظیم کرنے کا حکم دیا ہے تو سرکار حلایتہ تو تمام مکنات کے لئے علت غائی میں آ پیچاہتے کی تعظیم *کس قد راہم ہ*وگی۔اس کئے علیہ تو تمام مکنات کے لئے علت غائی میں آ پیچاہتے کی تعظیم کس قد راہم ہوگی۔اس کئے امام ابل سنت رحمة الله عليه فرمايا كه تابت ہوا کہ جملہفرائض فروع ہیں اصل الاصول بندگی اس تاجور کی ہے



I٨

"ان الذين بؤذون الله و رسوله لعنهم الله في الدنيا والآخرة واعد لهم عذابا مهينا" (پاره نمبر 22) جولوگ التٰد تعالیٰ اور رسول مطالبت کوایذ ایہچاتے ہیں التٰد تعالیٰ ان پرلعنت فرما تا ہے اورا یسے لوگ دنیا اور آخرت میں ملعون ہیں اور اللہ تعالیٰ نے ان کے لئے ذلت والا عذاب تيار كرركها ب\_ دوسرےمقام پرفرمایا: " واعتد نا للكفرين عذابا مهينا " (پاره *نبر* 6 سورة *ت*ماء) ہم نے کافروں کے لئے ذلت والاعذاب تیار کررکھا ہے۔ اس طرح فرمایا۔ "وللكفرين عذاب مهين" كافروں کے لئے ذلت والاعذاب ہے۔ اور خلاہر بات ہے نبی پاکے علیقتہ کی شان میں اس قشم کے الفاظ استعال کرنا کہ آپ

جسياعلم تو پاگلوں اور بچوں كوبھى حاصل ہے اور آپ كى طرف خيال كرنا گدھے اور بيل كى طرف خیال کرنے سے بدر جہابدتر ہے (العیاذ باللہ ) اور اس طرح یہ کہنا کہ نبی یا کے علیظتیج ے شیطان کاعلم زیادہ ہے اس طرح انبیاء ، اوٹیا ء ، کو شیطان کہنا (العیاذ باللہ ) جس طرح حسین علی نے بلغة الحیر ان میں لکھا کہ ہرنی ولی کوطاغوت کہا جاسکتا ہے۔(العیاذ باللہ) جبکہ طاغوت کا معنی مصباح اللغات میں لکھا ہوا ہے سرکش اور شیطان ۔تو ظاہر بات ہے کہ اس قسم کے الفاظ نبی یا کہ منا<u>ل</u>یقو کے لئے ایز ااور تکلیف کا سب میں ادر قر آن کی آیا ت ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں کہ جولوگ اللہ اور رسول **من<sup>الین</sup> ک**و تکلیف

پہچاتے ہیں اللہ تعالیٰ ان پر دارین میں لعنت فرما تا ہے۔اور اللہ فرما تا ہے ان کے لئے ہم نے ذلت والا عذاب تیار کررکھا ہے۔ نیز اس حدیث یاک میں غور کرنا چاہیے کہ نبی پاک علیہ السلام نے بیان فرمایا کہ حضرت موٹی علیہ السلام لوگوں سے علیحد ہ عسل کرتے بتھے تو بنی اسرائیل کہنے لگے کہ ان کے اندام نہانی میں کوئی نقص ہے تبھی پیلوگوں ہے الگ ہو کر غسل کرتے ہیں ۔جیسا کہ بخاری شریف مں مفصل روایت موجود ہے ۔تواللہ تعالٰی نے بھی اسی بات کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: "يايهاالذين امنوا لاتكونوا كالذين آذَوُا موسى فبرأةُ الله ماقالوا وكان عند الله وجيهاً" اے ایمان والوان لوگوں کی طرح نہ ہو جاؤجنہوں نے مویٰ علیہ السلام کو تکلیف پہنچائی۔تواللہ تعالیٰ نے ان کوان کے قول سے بری فرما دیا اور وہ اللہ کے نز دیک بہت عز ت والے تھے۔

مقام فکر ہے کہ جب کسی نبی کے بارے میں پی کہنا کہ اس کے جسم میں نقص ہے ایز ا کاموجب ہےتو انبیاء علیہم السلام کے بارے میں پیکہنا کہ بیذلیل ہیں ، چمار سے بھی حقیر ہیں اور ذرہ ناچیز ہے کمتر ہیں ۔(العیاذ باللہ ) یہ س قدران کی دل آ زاری کا باعث ہوگا۔اس لیے احادیث صحاح سے ثابت ہے کہ نبی پاک علیہ السلام نے اپنی شان میں گستاخی کرنے والوں کول کروادیا۔ابودا دُدشریف میں حدیث ہے کہ " ان يهودية كان تشتم النبي فخنقها رجل حتى ماتت فابطل النبي دمها" ایک یہود بیعورت نبی پاک علیظتہ کی شان میں گستاخی کیا کرتی تھی توایک آ دمی نے

14

اس کا گلا گھونٹ کر ماردیا تو نبی پاک علیق نے اس یہودیہ عورت کے خون کو باطل تھہرایا اور اس کے قاتل کوکوئی زجر دتو نیخ نہیں فر مائی۔

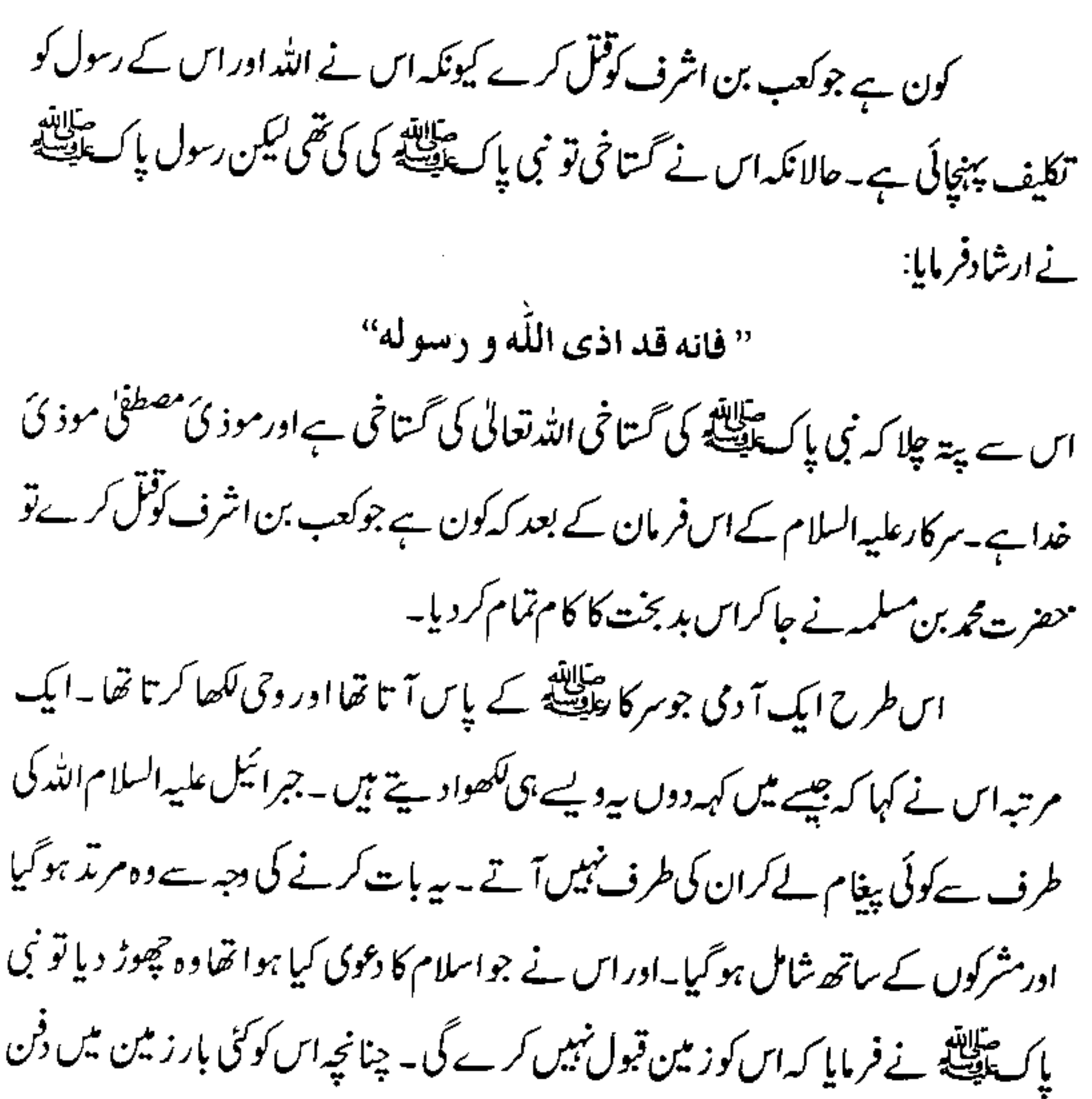
ای طرح ابودا وَدشریف میں حدیث پاک ہے کہ ایک نابینا صحابی کی ام ولد تھی جو سرکار ﷺ کی شان میں گستاخی کیا کرتی تھی ۔ اس نابینا صحابی نے اس کوتل کر دیا تو سرکار علیہ السلام نے اس گستاخ عورت کے خون کو بھی رائیگاں تھہرایا اور اس کے قتل کرنے دالے سے کی قشم کا تعرض نہ فرمایا۔

ای طرح بخاری شریف میں حدیث ہے ایک آ دمی جس کا نام ابن انطل تھا جو سرکا رعلیہ السلام کی شان میں بہو آمیز شعر کہا کرتا تھا۔ جب مکہ شریف فتح ہوا تو وہ خانہ کعبہ کا غلاف پکڑ کر کھڑا ہو گیا ۔ نبی پاک کی بارگاہ میں عرض کیا گیا کہ ابن انطل خانہ کعبہ کا غلاف پکڑ کر کھڑا ہے ۔ تو آپﷺ نے فرمایا۔

" اقتلوه و لوكان متعلقا باستار الكعبة"

اس کول کرد واگر چہ کیلے کے غلاف کو پکڑ کر ہی کیوں نہ کھڑا ہو۔

حالانكه قرآن مجيركا فيصله ب'ومن دخسله كان امنا" كه جوخانه كعبه مين داخل ہو گیا اس نے امن یا لیا۔ لیکن نبی یا کے توہیلی کی شان میں تو ہین کرنے والا ایسانجس اور پلید ہے کہ کی طور پراس کا وجود قابل برداشت نہیں ہے اگر چہ وہ خانہ کعبہ کاغلاف پکڑ کر ہی کیوں نه کھڑ اہو۔ ای طرح بخاری شریف میں حدیث ہے ۔کعب بن اشرف نے نبی پاک علیہ السلام کی شان میں گستاخی کی تونبی یا ک متلاقی نے فرمایا۔ "من لكعب ابن اشرف فانه قد اذى الله ورسوله"



کیا گیا مگر ہر بارزمین اس کونکال کر باہر بھینک دیتی۔حدیث یاک میں اصل الفاظ اس طرح <u>میں</u>۔ "ان رجيلا كيان يكتب لنبي فارتدعن الاسلام و لحق بالمشركين و قال النبي إن الارض لا تقبله.قال انس اخبرني ابو طلحة انه اتي الأرض التي مات فيها وجده منبوذاً فقال ماشان هذا.قالوا دفناه مراراً فلم تقبله الارض" (بخارى، سلم، مُنْكوة) تواس حدیث یاک نے ثابت ہوا کہ نبی یا کے چیسی کی شان میں گستا خی کرنے والا

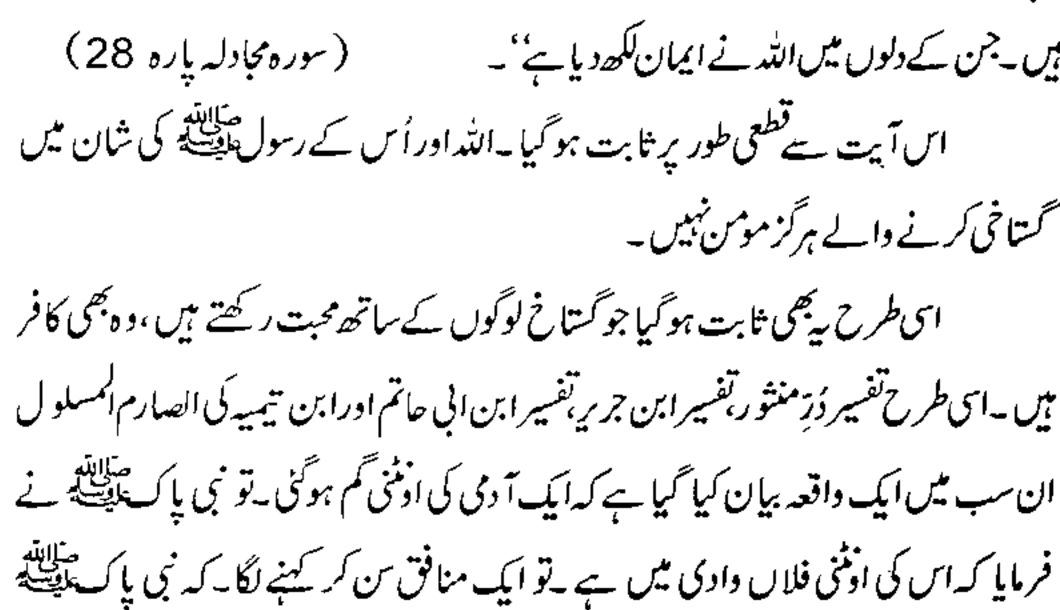
11

ایسام دود ہے کہ زمین بھی اس کو تبول نہیں کرتی۔ اس لئے اللہ تعالیٰ ارشاد فرما تاہے: " إن الذين يحادون الله ورسوله أولئك في الإذلين" ''جولوگ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول پاک کو تکلیف پہچاتے ہیں وہ سب سے بزے ذلیل ہیں''۔مزیدارشاد باری تعالیٰ ہے۔ "ان الذين يحادون الله ورسوله كبتوا كما كبت الذين من قبلهم" جولوگ اللہ اور اس کے رسول کی مخالفت کرتے ہیں وہ ایسے ذلیل کیے جائیں ے جیسے ان کے پہلے ذکیل کیے گئے ۔توجب قرآن وسنت سے ثابت ہے کہ نبی پاک علیقے کی شان میں گستاخی کرنے والا سب سے بڑا کا فر ہے تو قرآن دسنت کی تصریحات کے · ' ہوتے ہوئے بیر کہنا کہ جب غیر سلم حملہ کریں گے تو وہ بیہیں دیکھیں گے کہ *ک* فرقے سے متعلق ہےتوالی باتیں کرنا قرآن دسنت کی تصریحات کے خلاف ہےاوران سے بغاوت کے مترادف ہے ۔اس طرح غیرمسلم جب جملہ کریں گے تو وہ پیر کھی نہیں دیکھیں گے کہ قادیانی ہیں کہ ہیں ۔تو کیا اس دلیل کی رو سے اُن کی تر دید بھی ترک کر دی جائے ؟ تو اس

ے ثابت ہو گیا کہ نبی یا کے علیقی کم شان میں گتاخی کرنے والے کومسلمان سمجھنایا آپ کی ختم نبوت کے منگر کومسلمان سمجھنا یہ غیرمسلم کی سوچ تو ہو سکتی ہے مسلمان کی نہیں ہو سکتی ۔ کیونکہ مسلمان کے سامنے قرآن مجید کی بہآیت موجود ہے کہ ''اےایان دا'د اگرتمباری آ دازمیرے نی کی آ داز ہے بلند ہوگی تو تمہارےسارےا ممال تباہ ہو جا نیں گے۔ادرتہ ہیں بتہ بی نہیں جلےگا''۔ ای طرح قرآن مجید میں یہ بھی ارشاد باری تعالیٰ ہے: ''جوایمان لانے کے بعد کفر کر کے گانواس کے سارے اعمال تاہ ہوجا کیں گے'

۳۳.

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ''جوتم میں ہے دین سے مرتد ہوجائے۔اورحالت کِفر بی میں مرجائے تو اُس کے ار عمل بربادہوجا ئیں گے'۔ تو اس سے ثابت ہوا کہ نبی پاک علیہ السلام کی آواز سے آوا زبلند کرنا گفر ہے۔ کیونکہ اعمال کفر کی وجہ سے برباد ہوتے ہیں۔توجب نبی پاک علیہ الصلوٰ ۃ السلام کی آ داز آواز بلند کرنا کفر ہے تو صراحنا نبی پاک چھنچہ کی شان میں تو ہین آمیز کلمات استعال کرنا لیونکر *کفر*نہ ہوگا۔تو گویا قرآن کی آیات اوراحادیث سے ثابت ہو گیا۔ کہ نبی پاک <sup>متالیق</sup> کی مان میں گستاخی کرنے دالا کا فرہے۔اسی طرح جو گستاخ کے ساتھ محبت رکھے وہ بھی کا فر ہے۔ جس طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے<sup>:</sup> · · · کہتم نہیں یا ؤ گے اُس قوم کو جواللہ پر ایمان رکھتی ہواور قیامت پر ایمان رکھتی وکہ وہ دوتی رکھے اُن لوگوں سے جواللہ اور اُس کے رسول کے مخالف ہوں ۔اگر چہ اُن کے پ ہی کیوں نہ ہوں ، بیٹے ہی کیوں نہ ہوں ۔اور رشتہ دار کیوں نہ ہوں ۔ یہی وہ لوگ



۲۴

- بتلاتے میں کہ فلال کی اونٹنی فلال وادی میں ہے حالانکہ آپ یکھیلی کو غیب کا کیا پتہ۔ اس وقت اللہ تعالیٰ نے بیآیت اُتاری۔
- "ولئن سالتهم ليقولن انَّما كنَّا نخوض ونلعب قل ابالله و'آياته ورسوله كنتم
  - تستهزون لا تعتذروا قد كفرتم بعد ايمانِكم " (موره توبه پاره 10)
- لیعنی اگر آپ منافقوں سے پوچھیں کہتم نے میری شان میں بیکلمہ کیوں استعال ۔
- کیا( کہ نبی پاک علیہ السلام کوغیب کا کیا پتہ ) تو وہ کہتے ہیں کہ ہم ویسے بنمی نداق کررہے تھے۔ ہماراعقیدہ تو بیہیں تھا یم فرمادو۔ کیاتم اللہ کے ساتھ اور اُس کی آیات کے ساتھ اور اُس کے رسول تابیک کی ساتھ مذاق کررہے تھے۔ بہانے نہ بناؤتم ایمان کے اظہار کے بعد
- چرکافر ہو گئے ہو۔'
- تواس آیت کریمہ سے پنہ چلا کہ یوں کہنا کہ نبی پاک علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کوغیب کا کنیا پنہ ۔ بیکمہ کفر ہے اوراییا کہنے والا کا فرہے ۔ جب بطور مذاق ایسا کہنے والا کا فرہے ۔ توجو پنچ مج کے طور پر اورا پنے عقید بے کا اظہار کرتے ہوئے کہے کہ غیب کی باتیں اللّہ ہی جانے

رسول کو کیا خبر، پھر اس کے گفرییں کیا شک ہوسکتا ہے۔ دوسری بات اس آیت کریمہ سے تابت ہوئی ہے وہ بیہ ہے کہ نبی پاک علیہ الصلو ۃ والسلام کے ساتھ مذاق کرنا بیہ اللہ تعالٰی کے ساتھ مذاق کرنے کے مترادف ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا۔ '' کیاتم اللہ کے ساتھ اور اُس کی آیات کے ساتھ اور اُس کے رسول **ملاہنے ک**ے ساتھ مذاق کررہے تھے''۔ تو پتہ چلا کہ اللہ تعالیٰ نے نبی یا کے علیہ سے ساتھ مذاق کرنے کواپنے ساتھ مذاق کرنا قرار دیا ہے۔مزید ارشاد فرمایاتم بہانے نہ بناؤ۔تم ایمان کے دعویٰ کے باوجود کا فرہو

چکے ہو۔ اس سے پتہ چلا کہ نبی پاک علیظتہ کی شان میں گستاخی کرنے کے بعد زبانی کلمہ گوئی مفیزہیں اور نہ اُس کا کوئی اعتبار ہے۔ توٹ: اس آیت کا جوہم نے شان نزول بیان کیا ہے۔ کہ منافقوں نے کہا کہ نبی پاک متلاتہ علیظتہ کوغیب کا کیا پتہ ، یہ شیر ابن جربر کے اندر موجود ہے۔اور ابن تیمیہ جو وہابیوں دیو بندیوں کے بیخ الاسلام ہیں اپنے فہادی میں لکھتے ہیں کہ امام ابن جریرا پی تفسیر میں صحیح سند ے احادیث قل کرتے ہیں۔ای طرح ارشاد باری تعالٰی ہے۔ "من يحاددِ الله و رسوله فانّ له نار جهنم خالداً فيها" ، بیعنی جوآ دمی اللہ اور اُس کے رسول کی مخالفت کرے اور اُس سے دشمنی رکھے اُس کے لئے جہنم کی آگ ہے اُس میں وہ ہمیشہ رہے گا''۔ اس آیت نے ثابت ہوا کہ نبی پاک علیہ الصلو ۃ والسلام کے ساتھ دشمنی رکھنا بیہ جہنم کی آگ میں خلود کا باعث ہے۔اورجہنم کا جوخلود ہے اُس کا باعث کفر ہے ۔اس سے

تابت ہوا کہ نبی یا کے چاہتے کی شان میں گستاخی کرنا کفر ہے۔ آج کل بعض لوگ کہہ دیتے ہیں کہ بیسب فرومی اختلاف ہے۔اور قرآن کی آیت جوہم نے پیش کی اس سے پتہ چکتا ہے کہ نبی پاک علیہ الصلو ۃ والسلام کی تعظیم کرنا اورا دب کرنا بیضروریات دین میں سے ہے اور آپ صلایت کی تعظیم کرنا بیرجان ایمان ہے۔ بلکہ عین ایمان ہے ۔ امام اہلسنت مجد درین دملت مولا نا الشاہ احمد رضاخان فاضل بریلوی فرماتے ہیں۔ تابت ہوا کہ جملہ فرائض فروع ہیں اصل اصول بندگی اس تاجور کی ہے

اورخود ديوبندي علماء نے شليم کياہے کہ نبي پاک عليه الصلو ۃ والسلام کي ادنيٰ توہين کفر ہے بلکہ انہوں نے بید بھی لکھا ہے کہ جن الفاظ سے نبی پاک تابیق کی شان اقد س میں <sup>س</sup>ستاخی کاوہم بھی پیداہوجائے۔اُن کا بھی بولنے والا کا فرہوجا تا ہے۔ بعض لوگ بیہ کہتے ہیں کہ جن لوگوں نے نبی پاک علیہ الصلو ہ والسلام کی شان میں گستا خانہ کلمات استعال کے ہیں اُن کاعقیدہ توابیانہیں تھا۔تواس بارے میں گزارش پہے۔ کہ گستاخانہ کلمات بولنے دالے کا عقید نہیں دیکھا جاتا اور نہ اُس کی نیت پر دارومدار ہوتا ہے۔ بلکہ صرف خلاہر کی الفاظ کو دیکھا جاتا ہے۔علامہ شامی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔ "من تكلّم بكلمة الكفرهاذلاً او لاعباً كفرعندالكل ولا اعتبار باعتقاده كما صرّح به في الخانيه" ترجمہ: جو آدمی بطور مذاق کلمہ کفر ہونے یا بطور کہوولعب ہونے، سب فقہا کے نز دیک کافر ہوجائے گااور اس کے عقیدے کا کوئی اعتبار نہیں ہو گا بعض دیوبندی فتح القدیر کی عبارت پیش کرتے ہیں کہ اکثر مرتد ہونے کا دارومد اراعتقاد کی تبدیلی پر ہے۔ اِی طرح

کی عبارت کشف الاسرار کے اندربھی موجود ہے تو اس کے بارے میں گزارش میہ ہے۔ یہ عبارتیں اُس شخص کے بارے میں ہیں جو نشے میں ہو۔ یا اے کلمہ کفر بولنے پر محبور کر دیا گیا ہوتو ای "فتح القدیر "میں عبارت موجود ہے۔و الرّدة تبنى على تبدل الاعتقادو نعلم انّ السكران غير معتقد لِمَا قال. ترجمہ: ردّت کا دار د مدار اعتقاد کی تبدیلی پر ہے اور ہم جانتے ہیں کہ نشے دالاای بات کا معتقد نہیں ہوتا''۔ تو اس تفصیلی عبارت سے صاف ظاہر ہو گیا کہ فقہاء نے جوفر مایا ہے کہ ارتداد کا

12

دارومداراعتقاد پرہے بیصرف اس صورت میں ہے کہ کمہ کفریہ بولنے والا نشے میں ہو۔ یا مکرہ ہو یعنی ایے تی کی دسمکی دنی گئی ہو۔اور فتح القد پر میں پی عبارت بھی موجود ہے۔ "من هازلُ بكلمة الكفرارتد وإن لم يعتقد" ترجمہ: جوآ دمی بطور مذاق بھی کلمہ کفر ہو لے وہ مرتد ہو جائے گااگر چی عقیدہ اُس کا نه جمی ہو۔ فتح القدیر کی اس عبارت کو دُرمخنار کے اندر بھی نقل کیا گیا ہے۔تو فتح القدیر کی ندکورہ بالاعبارت ہے وضاحت ہوگنی کہ فتح القدیر کی دوسری عبارت جو دہابی دیو بندی پیش کرتے ہیں جس میں کہا گیا ہے کہارتدا دتب ثابت ہوتا ہے جب اعتقاد بھی ہو۔ ہماری پیش کردہ عبارت سے ثابت ہو گیا کہ وہ عبارت اِس صورت پرحمول ہے جب بولنے والا نشے میں ہو۔ اگریہ مطلب نہ بیان کیا جائے تو دونوں عبارتوں میں تعارض لازم آ جائے گا۔ اِی طرح فتاوی رشید بیدیں رشید احمد گنگو،ی فتاوی قاضی خان کے حوالے سے لکھتے ہیں اگرایک آ دمی نے بغیر

جبراور إكراه كے کلمہ گفر بولا۔ جاہے أ ل کلمہ کے مطابق أس كاعقيدہ نہ بھی ہو۔ پھر بھی وہ كافر ہوجائے گا۔اور اُس کی بیوی اُس سے جدا ہو جائے گی۔جب گنگو،ی نے قاضی خان سے حوالہ پیش کیااور اُس کے کسی حصہ سے اختلاف نہیں کیا تو ثابت ہوا کہ گنگوہی کا بھی سے بی نظر سے ہے کہ کافر ہونے کا دار دمدارا عنقاد پڑہیں ہے۔اور گنگوہی کااپنے بارے میں اعلان ہے کہ حق وہی ہے جو میری زبان سے نکلتا ہے اور ہدایت ونجات میری انتاع پر موقوف ہے۔اور ان عبارات کے سامنے آنے سے اشرف علی تھانوی کے اس مرید کا کافر ہونا بھی ثابت ہو جائے گاجونے سے لے کرشام تک کلمہ ای طرح پڑھتار ہا۔ " لآاله إلا الله اشرف على رسول الله"

۲۸

وہابی علاءاُس کو بچانے کے لئے فقہاء کی عبارات پیش کرتے ہیں کہ کافر ہونے کا دارومدارا عقباد پر ہے۔ تو ہم نے فقہا بلکہ گنگوہی کی عبارات سے ہی ثابت کر دیا کہ جب حالت صحومیں کوئی کلمہ کفر بولے۔ادر نہ کوئی جبر واِکراہ پایا جاتا ہو۔تو ایسے کلمہ کفر کا قائل کا فرہو جاتا ہے جوآ دمی بیکمہ پڑھرہا ہے کہ " لآاله إلاالله اشرف على رسول الله" نہ دہ نشے میں ہےاور نہ کوئی اُس کو پھانسی پرلٹکار ہاہے۔اگر اُس کی زبان اُس کے قابو میں نہیں تھی تو خاموش رہتا۔ بتیں '(32) دانت کس لئے بنائے گئے ہیں اور زبان کا بہک جانا ایک دولحوں کے لئے تو ہوسکتا ہے لیکن صبح سے لے کر شام تک زبان قابو میں نہ د ہے یہ بالکل غیر معقول امر ہے۔ دوسری گزارش سیہ ہے کہ کلمہ نٹریف کے دواجزاء میں پہلا جز ہے لآال۔۔۔۔ الاالله، دوسراجز بصحمد رسول الله. جب وهكم شريف كي لم جزكا تلفظ كرتا ب اس وقت أس كے منہ سے بید سی تلا الله إلا اللوف على ليكن جب محرر سول اللہ كہنے لگتا ہے تو اُس کے منہ سے بجائے محمد کے اشرف علی کا نام نگل جاتا ہے۔تو اس کی کیا دجہ ہے کہ کمہ شریف کے دواجزاء میں سے ایک جز کا توضیح تلفظ کرتا ہے اور دوسرے جز کا تلفظ کرتے

وقت اُس کی زبان اُس کے قابو میں نہیں رہتی۔بعض وہابی دیو بندی اشرف علی تھانوی کو بچانے کے لیے حضرت خبلی کا ایک واقعہ پیش کرتے ہیں۔ کہ انھوں نے کلمہ پڑھایا۔ " لآ إله إلا الله شبلي رسول الله " ایک اور داقعہ پیش <sup>کر</sup>تے ہیں کہ خواجہ معین الدین چشتی اجمیری نے کلمہ پڑ ھایا۔ لآ اِله ٰ اِلاَ المله جشتی دسول الله ۔ اس کے جواب میں گزارش پہ ہے کہ اِس طرح بایزید بسطامى نے فرمایا۔ سجانسی مااعظم شانی لیس فی جہتی اِلا اللّٰہ تودہایی صرف منصب

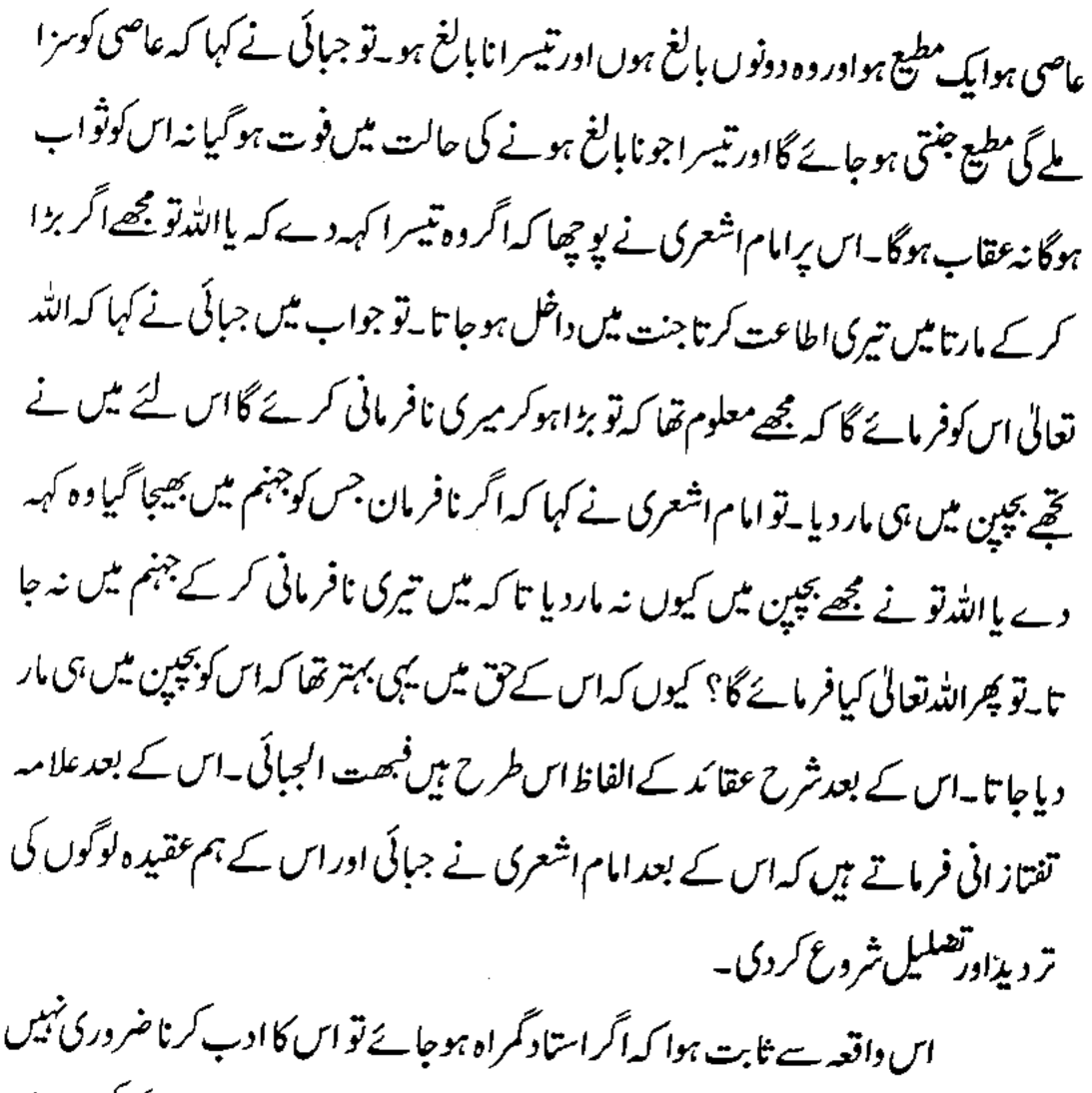
r9



جائے تو وہ بھی یہی جواب دیں گے کہ ایسے افعال کرنے والا کا فر ہے۔ اس طرح اگرایک آدمی کسی کوکہتا ہے کہ تو گدھاہے یا کتا ہے یا خزیر ہے تو اگر چہ اس کاعقید نہیں ہوتا کہ وہ فی الواقعہ ایسا ہی ہے چربھی ان کلمات کو عرف عام میں تو ہیں تنہ تھا جاتا ہے۔اورجس کے لئے پیکلمات بولے جائیں وہ بھی اور باقی سننے دالے بھی اس سے توبين والامعن سمجصت بين اورايسے الفاظ بولنے والے کو گستاخ اور بے ادب اور برتميز سمجھتے ہیں۔ اور سامعین میں سے کوئی بھی بیتا دیل نہیں کرتا کہ چونکہ اس کاعقیدہ بنہیں تھالہٰ اس کے بیر کلمات توہین آمیزہیں قراردیئے جاسکتے۔ جب عام انسان کے بارے میں توہین آمیز کلمات

کے بارے میں عقیدہ نہیں دیکھا جاتا توجو نبی پاک علیقہ کے بارے میں توہین آمیز کلمات بولے گااس کاعقیدہ کیسے دیکھا جائے گا؟ جب قرآن نبی پاک متلاقی کے بارے میں لفظ راعنا بولنا پسند نہیں فرماتا حالانکہ مسلمان سیحج عقیدے سے کہتے تھے لیکن یہودیوں نے اس لفظ کو <sup>ا</sup> گستاخی ادر بے ادبی کے لئے آثر بنالیا تھا حالانکہ اس لفظ کا معنی ٹھیک تھا۔ توجوالفا ظاری صرح دلالت کے لحاظ سے گستاخی پرمشمل ہوں ان میں بیہ تاویل کرتا کہ ہماراعقیدہ کھیک تھا تو بیہ کیسے سیح ہوگا۔بعض لوگ بیدتو تسلیم کرتے ہیں کہ واقعی بیہ الفاظ سرکار علیہ السلام کے شایان شان ہیں ہیں لیکن پھراس وجہ سے شرعی حکم لگانے میں تامل کرتے ہیں کہ وہ ہمارے استاد ہیں یا اورکوئی رشتہ داری ہوتی ہے۔تو ان کواس آیت کریمہ میں غور کرنا چاہیے کہ " الاتتخذوا ابآء كم واخوانكم اولياء إن استحبوا الكفر على الايمان" (پارەنمبر10 سورة توبه) اے ایمان والواپنے باپوں اور بھائیوں کو دوست نہ بنا وَ اگر وہ کفر کوایمان پر ترجیح ديں۔

اى آيت كريمه ك آخريس ارشاد بارى تعالى ب: · · ومن يتولهم منكم فاولنك هم الظالمون " جوتم میں ہے ان کے ساتھ دوتی کرئے گادہ ظالم ہوگا۔ نیز شرح عقائد کے اندرایک داقعہ بیان کیا گیا ہے کہ امام اشعری ابوعلی جہائی کے پاس پڑھتے تھے اور ابوعلی جبائی معتز لی تھا تو معتز لی ہونے کی بنا پر اس کاعقیدہ تھا کہ جو چیز بندوں کے حق میں بہتر ہے بندوں کو دہ چیز دینا اللہ تعالی پر داجب ہے۔تو اما ماشعری نے جہائی سے پوچھا کہ آپ ان تین بھائیوں کے بارے میں کیا فرماتے ہیں جن میں سے ایک



ہوتا تو پھر سرکار علیہ السلام کی تو ہین کے باوجود اگر ایک آ دمی تو ہین کرنے والے کی کسی رشتے کی وجہ سے چاہے وہ رشتہ استادی کا ہویا ہیری مریدی والایا کوئی خونی رشتہ ہو۔رعایت کرے تو پھراس کا مطلب توبیہ ہوگا کہ اس کے دل میں نبی پاک علیقے کی عظمت کم ہے اور ان لوگوں کی عظمت زیادہ ہے جن کی وہ رعایت کرر ہاہے حالانکہ بیامر ضروریات دین میں سے ہے کہ نبی پاک علینہ کی تعظیم سب سے بڑھ کر دل میں ہونی چاہیے بلکہ باقی انبیاء علیہم السلام کی نسبت بھی نبی پاکے علیقی کاادب واحتر ام دل میں زیادہ ہونا جا ہے لہذا جوآ دمی بھی سرکارعلیہ السلام کی توہین کرنے والوں کی کسی وجہ سے رعایت کرے ایں شخص دائرہ اسلام سے خارج

--ایک شبه کاازاله: یہاں سے ایک شبہ کا از الہ بھی کر دینا چاہتا ہوں۔بعض لوگ بیہ کہتے ہیں کہ گستاخی پر جنی کلمات تو ان کے اکابر نے بولے ہیں آجکل کے دیو بندیوں کا کیا قصور ہے ۔تو ان < هنرات کواس آیت کریمہ پر غور کرنا جا ہے کہ ارشاد باری تعالی ہے: " يقولون لئن رجعنا الى المدينة ليخرجن الاعز من الاذل" (سورة منافقون پاره نمبر 28) وہ لوگ کہتے ہیں کہ اگر ہم مدینہ چلے گئے تو ہم عزت والے وہاں سے ذلیلوں کو نکال ڈیں گے۔ اب بیہ جملہ ایک آدمی عبداللہ بن ابی نے بولا تھا۔ کیکن اللہ تعالیٰ نے یقولون جمع کا لفظ استعال کیا کیونکہ باقی منافقین اپنے رکیس کی اس بات پر راضی تھے۔ تو یہاں بھی یہی صورت حال ہے اکابر دنیو بند کی جو کفریات ہیں آجکل کے دیو

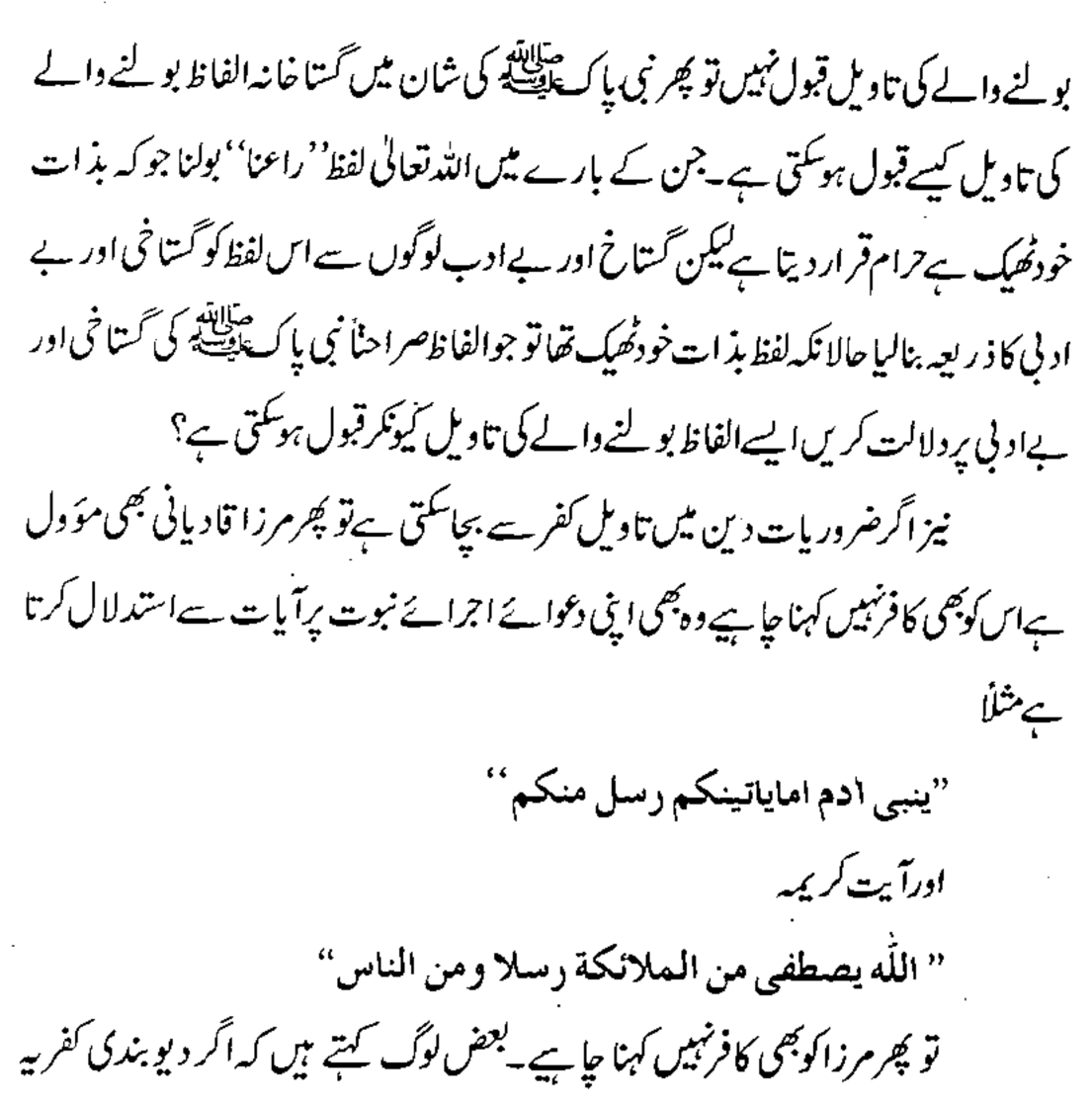
بندى ان كفريات كوضيح يحصح بين اوران كستاخانه كلمات كحلاف جتين بطى دلائل كيون نه پش کر دیئے جائیں ٹس سے منہیں ہوتے ۔اور کہتے ہیں کہ جو پچھانہوں نے بیان کیا ہے دہ بالکل برحق ہے۔اس کے ان پر بھی وہی تھم لگے گاجوان کے اکابرین پرلگا ہے۔ای طرح ارشار بارى تعالى ب: "اذ قتلتم نفسا فادّار لتم فيها" اب ظاہر بات ہے بیرجن یہودیوں کوخطاب کیا جار ہا ہے۔ان لوگوں نے تو کسی کو قتل نہیں کیا تھا۔ لیکن چونکہ **ت**ل کرنے والوں کو اپنا بزرگ مانتے تصے اس لیے **ت**ل کی نبست ان

۳**۳**-

کی طرف بھی کردی گئی۔ "انكم ظلمتم انفسِكم باتحاذكم العجل" بے شک تم بنے اپنے او پر ظلم کیا بچھڑ بے کوخدا بنا کر۔ اب ظاہر بات ہے جن لوگوں کو بیہ خطاب کے ان لوگوں نے تو بچھڑ کے کی پوجانہیں کی لیکن چونکہ بھڑے پوجنے والوں کو بیا بزرگ سمجھتے تتھے اس لئے ان کی طرف بھی نسبت کر دی گئی اورتفسیر قرطبی میں ہے کہ چونکہ بیہ یہودی جن کو اس آیت میں خطاب ہے پرانے یہودیوں سے محبت کرتے ہیں جنہوں نے بچھڑے کی پوجا کی تھی اس لئے ان کے ساتھ محبت کرنے کی وجہ ہے وہ جرم جوان سے سرز دہوا تھا اس کی اسنا دان کی طرف کردی گئی۔ اسی طرح ارشاد باری تعالٰی ہے<sup>:</sup> "فلِمَ تقتلون انبياء الله من قبل " حالانکہ انہوں نے تو کسی نبی کوشہ پرنہیں کیا۔ چونکہ جن سے انبیاء کوشہید کرنے والا فعل سرز دہواوہ ان کے مقتد ااور محبوب ہیں جن کے دور میں قرآن محید اترا کہ افی القرطبی ۔

لہذا اگر بالفرض موجودہ دیو بندیوں سے کفر بیعبارات صادر نہ بھی ہوئی ہوں تو چونکہ کفر بیعبارات لکھنے والوں کو بیا پنا مقتدا و پیشوا تبجھتے ہیں اس لئے ان کو بھی گستاخ کہا جاتا ہے۔ کیونکہ جو کس گستاخ کو ہزرگ شمچھے، دلی شمچھے،مجد دیمچھے وہ خود کا فرہو جاتا ہے جس طرح مرزائیوں کالاہوری گروپ ہے۔وہ مرزا قادیانی کونی نہیں مانتا مجدد مانتا ہے توجس طرح وہ متفقه طور پر کافر ہیں چونکہ انہوں نے کافر کومسلمان سمجھا اس طرح موجودہ دیو بندی بھی چونکہ کفریات بولنے والوں کواپنا بزرگ مانتے ہیں توجو تھم لا ہوری گروپ کا ہوگا وہی ان کا بھی ہو گا۔

بعض لوگ بیہ کہتے ہیں کہ گستا خانہ عبارات لکھنے دالے مؤول ہیں لہذ اان کو کا فرنہیں کہنا چاہیے۔تو اس سلسلے میں گز ارش میہ ہے کہ دیو بندیوں نے خودلکھا ہے کہ انبیا علمیم السلام کی تعظیم کرنا ادر تو بین نہ کرنا ضر دریات دین میں سے ہے اور ضروریات دین میں تاویل *کفر* سے نجات نہیں دیت**ت** مولوی مرتضی حسن در بھنگی اشدالعذ اب میں لکھتے ہیں کہ انبیاء کرام کی تعظیم کرنا اور توہین نہ کرنا ضروریات دین میں سے ہے۔لہذا توہین کرنے دالاتاویل کرے یانہ کرے ہیر صورت کافراورمر مذہبے۔ مولوی انورشاه کشمیری ا کفارالملحدین میں لکھتے ہیں : التاويل في ضروريات الدين لايدفع الكفر \_ ای طرح ای کتاب میں کہتے ہیں : "التهور في عرض الانبياء وان لم يقصد السب كفر" مزیدارشادفر ماتے ہیں۔ ''المدار في الحكم بالكفر على الظواهر ولانظر للمقصود والنيات ولا نظر لقرائن حالهِ '' نیزان حفرات سے استفسار ہے کہ آپ فرماتے ہیں کہ گتاخانہ عبارتیں لکھنے والے مؤول بیں ان کو پچھنہیں کہنا چاہیے ۔تو کیا اگر ان کو کہا جائے کہ آپ چمار ہے بھی ذلیل ہیں اور ذرہ ناچیز سے بھی کمتر ہیں اور چو ہڑ ہے چمار ہیں اور نا کارہ ہیں اور ولد الحرام جي اورآب كاعلم بإكلوں اور جانوروں كى مثل ہے تو كيادہ ان الفاظ كہنے دالوں كى كوئى تاويل قبول کریں گے یا پی تو بین محسوں کریں گے ۔ جب عام آدمی کے بارے میں ایسے الفاظ



عبارات کوغلط ہی کہہدیں تو پھربھی گفر ہے بنج جا کمیں گے ۔توان ہے استفسار کرنا جا ہے کہ اگر کوئی مرزا قادیانی کے دعویٰ نبوت کوغلط کہہ دے لیکن اس کو کافر نہ کہے تو کیا وہ کفرے نج جائے گا؟ کیوں کہ جس طرح دعویٰ نبوت نبی یا کے چاہتی کے بعد *کفر ہے* ای طرح نبی پاک صلایت کی شان میں تو ہین آمیز کلمات کہنا بھی کفر ہے۔اور دعویٰ نبوت سرکاڑ کے بعدای لئے کفر ہے کہ بی یا کے علیظیم کی شان میں تو ہیں کو شکر م ہے۔توجب دعویٰ نبوت نبی کریم <sup>علیظ</sup> پر ک تو بین ہونے کے سبب کفر طہرا تو پھر نبی یا کے علیظتی کی شان میں صرح اور واضح گستا خی اور توبين دائي كلمات بولنا كيونكر كفرنه بوگا؟

۳٦

نیز بیامر قابل غور ہے کہ اگر کسی عام آ دمی کے بارے میں کہہ دیا جائے کہ ذرہ ناچیز ے کمتر ہے یا ناکارہ ہے یا چو ہڑا چمار ہے یا چمار سے ذلیل ہے یا اس کاعلم بچوں اور پاگلوں<sup>'</sup> جتنا ہے تو ان الفاظ کو بھی غلط تو کہا جائے گا تو پھر فرق کیا ہوا کہ نبی پاک علیظتے کے لئے ایسے الفاظ بولنا غلط ہوں ادر ایک عام آ دمی کے لئے ایسے الفاظ بولنا غلط ہوادر نبی پاک علیقے کے بارے میں بھی ایسے الفاظ بولنا صرف غلط ہی ہو؟ حالانکہ سرکا ہوگی شان دہ ہے کہ آپ متلایت کی آداز پر آواز بلند کرنا بھی کفر ہے۔ علیق کی آداز پر آواز بلند کرنا بھی کفر ہے۔ "كما قال الله تبارك و تعالى .ان تحبط اعمالكم وانتم لا تشعرون " نیزارشادباری تعالی ہے: "ومن يكفر بالايمان فقد حبط عمله " کہذا سرکا روائی کی شان میں گستاخی صرف غلط نہیں ہے بلکہ کفر ہے۔ پھر پوری امت کا جماع ہے جیسا کہ شفا شریف اورالصارم المسلول میں موجود ہے۔ " اجـمـع الـمسـلـمون على ان شاتمه صلى الله عليه وسلم كافر"

#### و من شک في عذابه و کفر ۾ فهو کافر "



مرزائیوں کی تحریری تکفیر کا ہر گز شوت نہیں ہے تو کیا اس کا مطلب پیرلیا جائے گا کہ بیرلوگ ختم نبوت کے منگرین کوسلمان بھتے تھے ای طرح اگر پچھ مشائخ کا دیو بندیوں کے بارے میں تحریر کطور پرتکفیری فتوی نه بھی ہوتو اس ہے بیڈابت نہیں ہوجا تا کہ دہ گستاخی کرنے دالوں کو مسلمان تبطح ہوں کیونکہ تحریری تکفیر ضروری نہیں ہے زبانی تکفیر بھی کافی ہے پھر دیو بندی حضرات کو ہمارا چیلنج ہے کہ ثابت کریں کہ کس مسلم بزرگ کے سامنے اُن کی متناز عدعبارات پیش کی گئی ہوں اور اُس نے ان عبارتوں کو درست قرار دیا ہو۔ مولوی سرفراز صاحب صفدر نے اپنی کتاب عبارات اکا ہر میں اپنے ایک رسالے

17

ڈھول کی آداز کے حوالے سے حضرت بابو جی سید غلام محی الدین شاہ صاحب کا قول نقل کیا ہے کہ اُن سے علماء دیو بند کی نسبت سوال کیا گیا تو انھوں نے فرمایا کہ علماء دیو بند دین کا کام کر رہے ہیں جواُن کے بارے میں کچھ برا کہتاہے وہ اپنے ایمان کوخطرے میں ڈالتاہے۔ادر علماءد يوبند سلمان بين ادرمير \_ والدصاحب كالبحى يمي مسلك تقا\_ تو مولوی سرفراز صاحب کی ای تقل کردہ عبارت کا ہم اس کتاب کے پہلے جھے میں کمل اور مفصل جواب دے چکے ہیں ۔ مزید ہم یہ گز ارش کرتے ہیں کہ حضرت بابو جی کی طرف جو بیہ بات منسوب کی گئی ہے کہ انہوں نے فرمایا جوعلاء دیو بند کو بُر اکہتا ہے وہ اپنے ایمان کوخطرے میں ڈالتا ہے۔تو اس کے بارے میں مزید ہم گزارش کرتے ہیں گی علاء دیوبند کے سب سے بڑ ہے سرخیل مولوی اساعیل دہلوی صاحب ہیں اُن کی کتاب تقویۃ الایمان کے بارے میں حضرت پیرمہرعلی شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ تقویۃ الایمان میں بنوں کے بارے میں نازل ہونے دالی آیات اولیاء کرام پر چیپاں کیا گیا ہے اور یہ بدترین تحریف قرآن ہے اور بہت بُری تخریب کاری ہے۔ (اعلاءِ کلمة اللہ صفحہ 171) تواب جوقول سرفراز صاحب نے اُن کی طرف منسوب کیاہے کہ جوعلاء دیو بند کو بُرا کہتا ہے وہ اپنے ایمان کوخطرے میں ڈالتا ہے پھرلا زم آیا کہ حضرت پیرمبرعلی شاہ صاحب نے اپناایمان خطرے میں ذالا کیونکہ انہوں نے اساعیل دہلوی کو بدترین تحریف کا مرتکب قرار دیالہذامانا بڑے گاپیز سبت جواُن کی طرف کی گئی ہے یہ اِفتراء ہے۔ نیز یہ کہنا بھی لغوہو گیا کہ حضرت بابوجی نے فرمایا کہ میرے حضرت والد صاحب بھی دیو بندیوں کواچھا جانتے تھے تو پھر جب اُن کی تحریری شہادت موجود ہے کہ اساعیل دہلوی تخ یب قبیح اورتح یف معنوی کا مرتکب ہے تو اس شہادت کے ہوتے ہوئے حضرت بابو جی کیسے کہہ سکتے ہیں کہ علام دیو بند

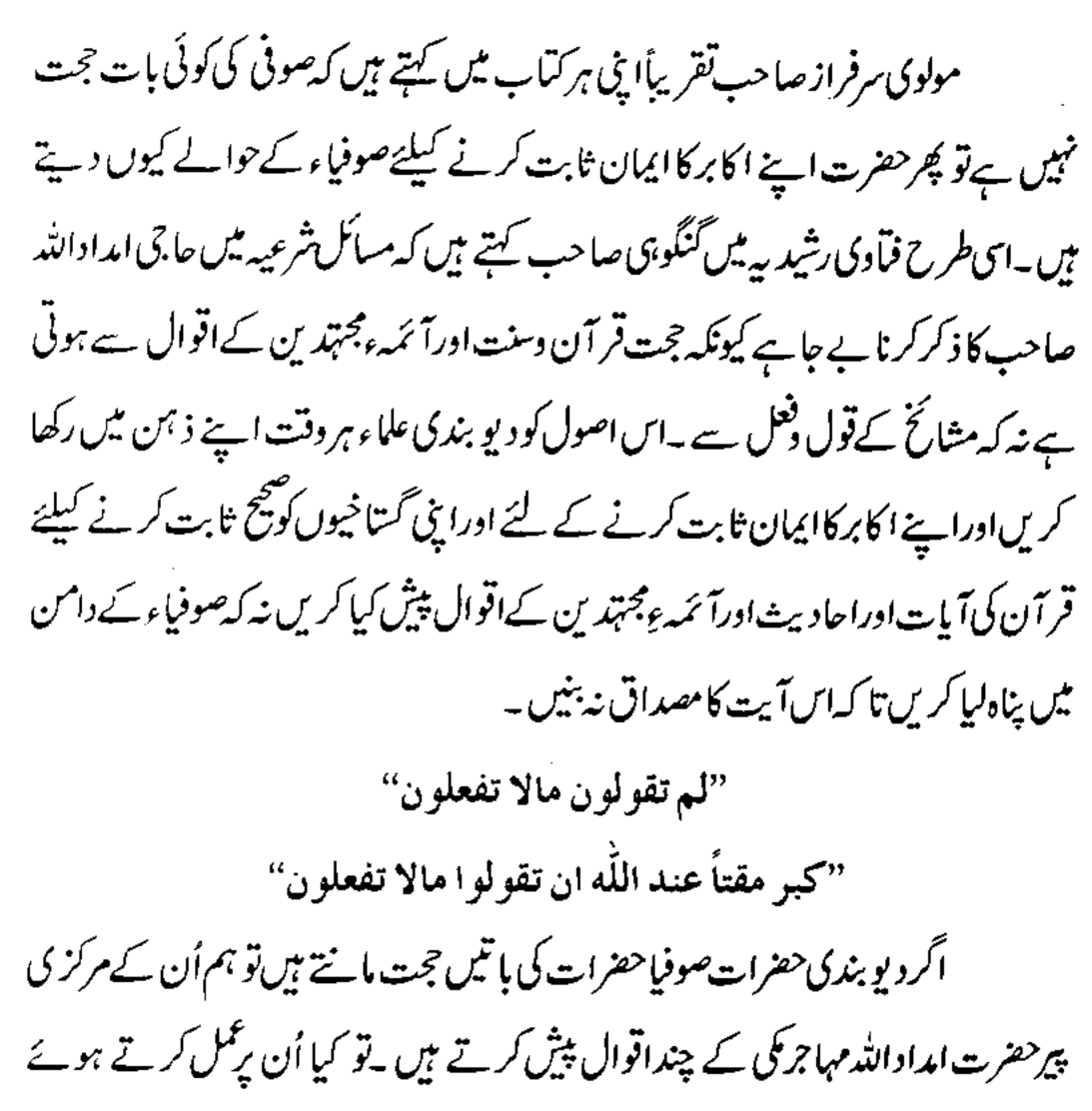
دین کے خادم ہیں اور اچھے ہیں'۔اس لئے حضرت پیر مہرعلی شاہ صاحب اس کتاب لینی (اعلاءِکلمة اللہ) میں فرماتے ہیں کہ جوآ دمی آیت کریمہ۔ "قُل انَّما انا بشر مثلكم" اورآيت كريمه "قُل اني لا املك لكم ضرا وّ لا رشداً" کو دیکھتے ہوئے حضور علیہ الصلوۃ السلام کو اپنی مثل خیال کرنے اور حضور علیہ السلام کے بارے میں کیج کہ آپکوا پن نجات کاعلم نہیں ہے اور آپ کے اختیارات کی نفی کرے وہ گمراہ ہے اور گمراہ کرنے والا ہے اور کون ساد نوبندی ہے جوان آیات کو پڑھ کر حضور علیہ السلام کے اختيارات کی ففی نه کرتا ہوادرا پنے جیسا بشر نہ بمجھتا ہو۔لہذا پیرمہرعلی شاہ صاحب کے نز دیک علاء دیو بندخود گمراہ ہیں اور گمراہ کرنے والے ہیں جب اُن کے دیو بندی علاء کے بارے میں ریا قوال موجود ہیں تو حضرت بابوجی ان اقوال کے ہوتے ہوئے کیسے بیار شادفر ماسکتے ہیں ک<u>ہ</u> ميرب والدصاحب علماءديو بندكوا حيصا سمجصح تتصيه جب تمام علماءديو بند تقوية الايماني عقيده

کے حامل ہیں توجب تقویۃ الایمان کے بارے میں حضرت کی رائے ہم او پر پیش کر چکے ہیں تو پھرای کے مطابق عقیدہ رکھنے دالوں کے بارے میں اُن کی رائے کیسے ہوسکتی ہے کہ وہ دین کے خادم ہیں۔ حضرت مولا نامحت النبی صاحب جو حضرت بابوجی کے دور میں گولڑہ شریف کے مفتی اعظم تھے اُن کا فتو کی ہم اس کتاب کے پہلے جسے میں نقل کر چکے ہیں کہ انھوں نے فرمایا کی علاءاور مشائخ نے جو دیو بندی علاء کی تکفیر کی ہے بندہ کو اس سے کمل اتفاق ہے۔اگر مولوی سرفراز صاحب کی بیہ بات درست مان لی جائے کہ بابوجی نے فر مایا کہ جوعلاء دیو بند کو

۴.

بُر اکہتا ہے وہ اپناایمان خطرے میں ڈالتا ہے تو پھرلازم آئے گا کہ بابو جی نے ایسے *حضر*ات کو اپنے پاس بطور مفتی رکھا ہوا تھا جواپنے ایمان کوخطرے میں ڈالنے والے تھے کیونکہ مولا نا محتِ النبي صاحب دیو بندیوں کی تکفیر بھی کرتے ہیں اور حضرت بابوجی کی موجودگی میں اُس درگاہ کے مفتی بھی ہیں لہذا جو تول سرفراز صاحب نے اُن کی طرف منسوب کیا ہے اُس کو مان لیاجائے تو خضرت بابوجی کے قول وقعل میں تضادلا زم آتا ہے لہذا یہ سبت محض جھوٹ ہے۔ نوٹ: کی ثقہ حضرات نے ہمیں بیان کیا ہے کہ کی طلبا جو گولڑہ شریف کے مرید ہوتے تھے تو آپ اُن کوئی علماء کے پاس تعلیم حاصل کرنے کے لئے بیجیجے اورا گروہ دیو بندی علماء کے پاس زیر تعلیم ہوتے تو آپ اُن کودیو بندیوں کے پاس پڑھنے سے منع کرتے اور ٹی علاء کے پاس پڑھنے کی تلقین کرتے ای طرح حضرت بابوجی کے خادم خاص سید سکندر شاہ صاحب نے بیان فرمایا کہ حضرت بابوجی وہابیوں کے پیچھے نمازنہیں پڑھتے بتھے اور اُن کی اقتداء کو جائز نہیں سمجھتے تھے۔ ویسے بھی بیہ بات نا قابل یقین ہے کہ غلام اللہ خان جواہر

القرآن مين لكصح كه حضرت پيرمبرعلى شاہ صاحب مشرك ہيں اور بيہ تھى لکھے کہ حاضر ناظر کا عقیدہ رکھنے والے کا فربیں اور اُن کا کوئی نکاح نہیں ہے تو حضرت پیرمہرعلی شاہ صاحب اور حضرت بابوجی خود اِن عقائد کے حامل تھے جن کوغلام اللہ نے شرک قرار دیا ہے تو اب د یو بندی مولوی اُن کے عقائد کومشر کا نہ قرار دیں اور اُن کے نکاحوں کو نعوذ باللہ باطل قرار دیں اور دہ ارشاد فرمائیں کہ علماء دیوبند دین کا کام کررہے ہیں ان کو برانہیں کہنا چاہیے تو ایسی بات کوئی عظمند بادرنہیں کرسکتا کہ انہوں نے فرمائی ہواس کے بارے میں ہم یہی کہہ سکتے ہیں کہ "سبحنك هذا بُهتان عظيم"



اہلسنت حضرات کویہ بدعتی دمشرک کہنا حجوڑ دیں گے۔

جاجى إمداد الثدصاحب كاعقيره قيام ميں لطف دلذت يا تا ہوں۔ (فيصله ہفت مسئلہ صفحہ 5) \_1 حاجی صاحب مزید ارشاد فرماتے ہیں۔وقت قیام کے اعتقاد تولد نہ کرنا جا ہے اگر اختال تشریف آوری کا کیا جاوے تو کوئی مضا ئقہ نہیں ۔ کیونکہ عالم خلق مقید با زمان و مرکان ہے۔ کیکن عالم امردونوں سے پاک ہے۔ پس قدم رنج فرمانا ذات بابر کات کا بعیز ہیں۔

اس طرح حاجی صاحب ارشاد فرماتے ہیں کہ الصلوٰ ۃ والسلام علیک یارسول النَّد میں بعض لوگ کلام کرتے ہیں بیا تصال معنوی ہے یعنی وسعت علم دانصال روحانی پر بنی ہے۔ "له الخلق والامر" عالم امر مقیّد بجہت وطرف ،قرب وبعد دغیرہ نہیں۔ پس اس کے جواز میں شک (شائم امدادية في 97) (امداديد المشتاق صفحه 59) سہیں۔ اس طرح حاجی صاحب کا ایک اورقول ملاحظہ ہو۔حاجی صاحب فرماتے ہیں کہ لوگ کہتے ہیں کہ علم غیب انبیاء وادلیاء کوہیں ہوتا ۔ میں کہتا ہوں کہ اہل حق جس طرف نظر کرتے ہیں دریافت دادراک مغیبات کا اُن کو ہوتا ہے۔ (شائم امداد مي صفحه 115 امداد مي المشتاق صفحه 6) کیکن حاجی صاحب کے ان تمام ارشادات کے باوجود تمام دیو بندی حضرات بالعموم اورسرفراز خان صاحب صفدر بالخصوص ان عقائد كومشر كانه قرار ديتة بين اور كہتے ہيں کہ جاجی صاحب صوفی بتھان کی بات جحت نہیں ہے۔ان عقائد کے باوجود جاجی صاحب کو

مشرک نہیں کہتے لیکن اپنے اکابر کا ایمان ثابت کرنے کے لئے مشائخ کے دامن میں پناہ کیتے ہیں۔جب ہم مشائخ کی باتوں سے استدلال کریں تو اُن کی باتیں ججت نہیں ہوتیں۔لیکن خودان کوضر ورت پیش آجائے تو پھراُن کی باتیں حجت ہوجاتی ہیں۔ مولوی سرفراز صاحب نے اپنی کتاب عمارات اکابر میں حضرت میاں شیر میاں صاحب شر تپوری کی طرف منسوب کیا ہے کہ اُنھوں نے فرمایا ہے کہ دیو بند میں چارنور کی وجود جلوہ گر ہیں۔ ہم مولوی صاحب کے اِس قول کا ادراستد لال کامک ومفصل جواب اس کتاب کے پہلے جصے میں دے چکے ہیں۔ہم اُن کی مزید شفی کے لئے دربار شرقپور شریف کے مفتی

اعظم کافتو کی پیش کرتے ہیں۔ مفتى اعظم شرقيور شريف كافتوى وبإبيه ديو بنديه اور وبإبيه نجديه اورفرقه بهجريه غلام خانبه ايسے عقائد مذكورہ بالا رکھنے والے جوتمام اہل اسلام کومشرک وکا فرکہتے ہیں۔ایسے لوگ اپنے عقائد متذکرہ بالا کی وجہ سے ادرباعتبارنسبت نثرك وكفركرني تسطرف امل اسلام مسحخود كافر ومشرك ہو چکے ہیں باعتبار بمجموعه امرین اور باعتبار ہرایک امر کے ایسے عقائد رکھنے والوں سے تمام اہل اسلام کو بچنا حا*ب ہے میل جول جم* ،شادی ،قبر، جناز ہ ،سب میں اُختر از کریں۔اور حکم قر آ<sup>ن</sup> مجید "فلا تقعد بعدالذكري مع القوم الظلمين" کے عامل ہوکر ثواب دارین حاصل کریں ۔اورایسےلوگوں کی اقتراء کرنا نما زمیں ہرگز جا ئزنہیں اور ان کو مدارس اسلامی میں مقرر کر ناظلم عظیم ہے اور ایسے لوگوں کے کفر میں شک کرنابھی کفر ہے۔

حرر ومخمد عبدالسبحان عفى عنه المنان يمفتي مدرسه جامعه حضرت ولى برحق ميال شيرمحمه صاحب قدس سره العزيز مجددي نقشبندي شرقيور شريف-

**نو ب**: منقول از کتاب دیوبندی مذہب (صفحہ 637)مضفہ مولا ناغلام مہرعلی صاحب

**نو**ٹ : رشید احمہ گنگوہی فتادی رشید بیہ میں ارشاد فرماتے ہیں کہ حضرت حاجی

امدادالله صاحب سلّمۂ کا ذکر کرنا مسائل شرعیہ میں بے جاہے حاجی صاحب مفتی نہیں ہیں ۔ حاجی صاحب کو چاہیے کہ مسائل ہم سے پوچھا کریں۔ اِس لیے ہم نے دربار عالیہ شرقپور

شریف کے مفتی اعظم کافتو کی پیش کیا ہے۔تا کہ دیو بندی حضرات کی مزید تسلی ہوجائے کہ مشائخ کے درباروں پر جومفتی ہیں اور (بقول گنگوہی صاحب مفتی کی بات جحت ہوتی ہے نہ کہ صوفیائے کرام کی ) اِن مفتیوں کا فتو کی بھی اُن کی تکفیر کا موجود ہے۔لہٰ داسرفراز صاً حب اور ديگر ديوبندي حضرات کوچاہي که ايسے فآلوي جات پر ممل کريں۔ کيونکہ ہم تو اُن کي تسلي چاہتے ہیں جس *طرح ہ*وجائے۔

**لوٹ** : گتاخانہ عبارات کی بحث میں جب دیو بندی حضرات ہر طرف سے

عاجز ہوجاتے ہیں تو پھراپنے اکابرین کے وہ اقوال پیش کرتے ہیں جن میں انہوں نے ا گستاخی سے برأت کا اظہار کیا۔مثلاً قاسم نانوتو ی پرالزام ہے کہ اس نے نبی پاک علیقے کی ختم نبوت زمانی کاانکار کیا ہے۔اس کے جواب میں دیو بندی حضرات اس کی وہ عبارتیں پیش کرتے ہیں جن میں اس نے ختم نبوت زمانی کے انکارکو کفر قرار دیا۔تو اس سلسلہ میں ہم انہی کے ایک بہت بڑے بزرگ کاحوالہ پیش کرتے ہیں۔ مولوی مرتضی حسن در بھنگی اشد العذ اب میں یکھتے ہیں کہ مرزا قادیانی نے جو خاتم

النبيين ني بمعنى آخرالنبيين كاانكاركيا ہے توجب تک اُس كی اِس انكار ہے توبہ نہ دکھا کی جائے د کیھیے دیوبندی حضرات مرزا قادیانی کونبوت کا دعویٰ کرنے کی بنا پر کافر شخصتے ہیں ادر مرزا قادیانی نے <u>189</u>8 میں یا <u>190</u>0 میں نبوت کا دعویٰ کیا۔اورای قادیانی کا ایک اشتہار ہے جس میں لکھتا ہے کہ سیرنا ومولانا حضرت محمہ مصفط متلاق ختم المرسکین کے بعد کسی (اشتهاراكتوبر 1918) دوسرے مدعی نبوت کو کا ذب و کا فرجا نتا ہوں۔ اس طرح اپنے ایک اور کتابچہ میں لکھتا ہے کہ میں نبوت کا مدمی ہیں بلکہ ایسے مدمی کو

۴۵



اس کی برأت نہیں ہوسکتی۔اوراس نے بسط البنان کے اندر جوعبارت کھی ہے کہ جوآ دمی حضور متلاہ سے علم کو بچوں اور یا گلوں کے علم سے تثبیہ دے یاصراحنا یا اشارۃ کوئی ایسی بات کرے با اس کاعقیدہ بیہ دیاعقیدہ نہ بھی ہوتو ایسا شخص دائر ہ اسلام ہے خارج ہے۔وہ تنقیص کرتا ہے فخر دوعالم الفضح کی اور تکذیب کرتا ہے نصوص قطعیہ کی ۔ بیتھانو کی نے گویا اپنے بارے میں کفر كافتوى ديابه

ایک اور شبے کاازالہ

یہاں ہمار بعض قارئین کے ذہن میں سوال پیدا ہوسکتا ہے کہ کوئی عاقل آ دمی اینے آپ کو کیسے کافر کہہ سکتا ہے ۔ تو گز ارش ہے کہ کوئی عاقل و نعی اپنے آپ کو کافرنہیں کہہ سکتالیکن مشہو مقولہ ہے !" خداجب دین لیتا ہے حماقت آ ہی جاتی ہے" جس طرح مرز ا قادیانی نبوت کا مدعی بھی ہے اور بید بھی کہتا ہے کہ میں نبی پاک تعلیق کے بعد کسی مدعی نبوت کو کافر سمجھتا ہوں ۔ جس طرح مرز ا قادیانی نے اپنی تکفیر خود کر دی اسی طرح تھا نوی اور نا نوتو ی نے اپنی تکفیر خود کر دی ۔ اس کی ایک اور مثال قارئین کی نذر کرتے

سارے دیو بندی کہتے ہیں کہ مرزا قادیانی کافر ہے اور جوبھی نبوت کا دعویٰ کر کے وہ کافر ہے لیکن مولوی احمدعلی لا ہوری جو دیو بندیوں کے شیخ النفیر تھے وہ کہتے ہیں کہ مرز اغلام احمد قادیانی اصل میں نبی ہی شے لیکن میں نے ان کی نبوت کشید کر لی۔ اور یہ نبوت اب مجھے دحی کی منفعتوں ہے نواز رہی ہے۔ (ماہنامہ جلی دیو بند جنوری 1957)

ہیں .

ت**و سٹ** : مولوی احمد علی کی اس بات کوفقل کرنے دالے مولوی عامر عثانی ہیں جو دیو بندیوں کے شیخ الاسلام شبیر احمد عثانی کے بطینیج ہیں اور دیو بندیوں کے شیخ العرب والعجم حسین احمد مدنی کے شاگر درشید بھی ہیں ۔ اب دیکھئے کہ ختم نبوت کے منگرین کو کا فربھی کہاجا تا ہے اورخود بھی نبوت کا دعو کی کیا جار ہاہے ای طرح مرز اقادیانی کو کا فربھی کہاجا تا ہے اور اس کو نبی بھی مان رہے ہیں۔ ای طرح مولوی خلیل احد انبیٹھو ی نے براہین قاطعہ میں لکھا کہ شیطان اور ملک

الموت کاعلم پوری روئے زمین کومحیظ ہے اور نبی پاک علیظتی کودیوار کے بیچھے کا بھی علم نہیں ہے۔اورا گرافضل ہونا ہی اعلمیت کو سلزم ہے تو مولوی عبدالسمیع اپنے آپ میں شیطان سے زیادہ علم غیب ثابت کر کے دکھائے۔ اورالمہند میں جومولوی خلیل احمد کی ہی تصنیف ہے اس میں وہ خودلکھتا ہے (جب اس ہے علائے حرمین نے سوال کیا کہ کیاتمہارا یہ عقیدہ ہے کہ شیطان اور ملک الموت کاعلم نبی پاک متالید سے علم سے زیادہ ہے اور کیا بیہ مسکہ تم نے کسی کتاب میں لکھاہے ) جواباً کہنا ہے کہ اس مسئلہ کوہم پہلے لکھ چکے ہیں کہ جوآ دمی حضو چاہیں ہے سے کی کوزیادہ عالم مانے وہ کافر ہےاور آپ علیہ السلام کاعلم کا تنات کے اسراروغیرہ کے بارے میں تمام مخلوقات سے زیادہ ہے۔ و یکھتے ایک کتاب میں کہا کہ اگرافضل ہوئے سے زیادہ عالم ہونالا زم آجاتا ہے تو ہر سلمان شیطان سے افضل ہے تو پھر چاہیے کہ شیطان سے زیادہ عالم ہوجائے۔اور دوسر ک کتاب میں کہہر ہاہے جونبی پاکے طلبیتی سے زیادہ سی کوعالم مانے وہ کافر ہے اورا یک کتاب میں کہا ہے شیطان کو بوری روئے زمین کاعلم محیط ہے اور سر کا تقایی ہے کو دیوار کے بیچھے کا بھی علم

لہذا اس ہے ثابت ہو گیا کہ دیو بندیوں کی عبارات میں تضاد ہے اور متضاد عبارتوں کی دجہ سے جوان پر کفر کا تھم لگا ہے وہ ہیں اُٹھ سکتا۔ وہابیوں کے ایک اور قریب کا جواب بعض دیو بندی کہتے ہیں کہ ہریلوی عبارت کے سیاق وسباق کونہیں دیکھتے بلکہ صرف چند فقر ہے کڑ کرتھم کفراگا دیتے ہیں۔ حالانکہ اس کتاب میں سرکا ہوئی<sup>سے</sup> کی تعریف

ዮለ

بھی ہوتی ہے لیکن وہ تعریفی کلمات کوہیں دیکھتے۔جوابا انہی کے بزرگ عالم کا حوالہ پش کرتے ہیں جنہوں نے مرزا قادیانی کی نبوت بھی کشید کر لیتھی کا حوالہ پیش کرتے ہیں۔وہ کھتے ہیں کہ اگر دس سیر دود در کسی کھلے منہ والے دیکچے میں ڈال دیا جائے اور اس دیکچے کے منہ پرکٹری رکھ کرایک دھا گہ میں خزیر کی ایک ہوٹی ایک تولہ کی اس ککڑی میں باند ھرکر دود ہ میں لٹکا دی جائے پھر کسی مسلمان کواس دود ہ میں سے پلایا جائے وہ کیے گامیں اس دود ہ سے ہر گزنہیں بیوں گا کیونکہ سب حرام ہو گیا ہے پلانے والا کہے گا کہ بھائی دس سیر د ردھ کے 800 تولے ہوئے ہیں ۔ آپ فقط اس بوٹی کو کیوں دیکھتے ہیں دیکھواس بوٹی کے آگے پیچھے دائیں بائیں اور بنچے چارانچ گہرائی میں دود ہے، دود ہے۔ وہ مسلمان یہی کہے گا کہ بیر سارادود ھنز رکی ہوتی کے سبب پلید ہو گیا۔ (بحوالہ علائے حق پرست کی موددیت ہے ناراضگی کے اسباب صفحہ نمبر 81) تو بالکل یمی حال دیو بندیوں کی گستا خانہ عبارات کا ہے کہ ان کی کتابوں کے اندر بھی باقی جتنی ہی اچھی باتیں کیوں نہ ہوں اس سور کی ہوئی نے ان ساری باتوں کوخراب

تو ف : مولوی احمد علی لا ہوری نے بیہ بات اس وقت لکھی جب اس نے مولوی مودودی کی چند عبارات پر کفر کا فتو کی لگایا تھا۔تو مودودیوں نے کہا تھا کہ دیو بندى بهارى عبارات كاسياق وسباق نهيس ديمصت بس چندعمارات كوديكي كرحكم كغرلگا ديتے ہیں۔ ہماری کتاب میں اچھی باتنی بھی ہیں ان کو دیکھ کر حکم لگانا جا ہے۔ اس وقت احمالی لا ہوری صاحب نے بیہ جواب دیا جوہم نے او پر نقل کر دیا ہے۔ لہذاد یو بندیوں کو مولوی احد علی لاہوری کابیان کردہ اصول ہردفت یا درکھنا جاہے کیونکہ وہ ان کے نبی بھی ہیں اور اپنے

نې کې بات پرمل کرنا جا ہے۔ ای سلسلے میں ہم ایک مزید حوالہ پیش کرتے ہیں ۔دارلعلوم دیو بند کے مفتی اور د یو بندی علماء کے سرخیل مفتی محمد شفیع د یو بندی اپنی کتاب میں لکھتے ہیں یک شخص یا فرقہ کے متعلق یقینی طور سے بیٹابت ہوجائے کہ دہ ضروریات دین میں سے کسی چیز کامنگر ہے اگر چہ انکار میں تادیل بھی کرتا ہو۔ادرصاف انکار کرنے سے تمری بھی کرتا ہو۔مثلاً قرآن مجید کے **حرف دنا قابل اعتبارہونے پراگر کسی خص کی ایسی صاف عبارت ہے جس سے یقینی طور پر یہی** مفہوم نکتا ہے۔ پھر بادجود اس کے اپنی عبارت کو غلط مان کر اُس سے رجوع خلام نہیں کرتا۔ مگر تحریف قرآن سے تمر ک کرتا ہے اس تمر ک کا کوئی اعتبار نہیں۔ بلکہ وہ با تفاق دبا جماع کا فرد مرتد ہے اس کے ساتھ کی قشم کا اسلامی معاملہ رکھنا جا ئزنہیں نہ اس سے کسی مسلمان کا نکاح جائزہے۔ مفتی شفیع کی اس منقولہ عبارت سے بیر ثابت ہو گیا۔اگر کسی سے کوئی گفر بیہ بات صادرہوجائے اگر چیکفر بیعبارات سے انکارتھی کرتا ہو۔لیکن اس کی وہ کفر بیعبارت بدستور موجود ہوتو جب تک اس کفر بیعبارت سے رجوع نہ کرئے تو صرف انکار کرنے سے وہ بری نہیں ہوسکتا۔ ای ضمن میں ہم ایک اور عبارت بھی پیش کرتے ہیں۔ دیو بندیوں کے شخ انٹسبر احد على صاحب لکھتے ہیں ۔ کہ ایک شخص کسی خاندان کی بڑتی تعریف کرے کہ آپ کا خاندان بہت ہی شریف ہے اور آپ کے والد صاحب بزرگ آ دمی ہیں اور آپ کے دادا صاحب ماشاءاللہ قابل زیارت میں۔ آخر میں پیر کہہ دے کہ میں نے بعض لوگوں سے بیہ سنا ہے کہ آپ حرام زادے ہیں تو کیااس آخری فقرے سے اُس شخص کا دل جل نہیں جائے گا۔

۵.

(علائے حق کی مودودیت سے ناراضگی صفحہ نبر 56) توان مذکورہ بالاعبارات سے ثابت ہو گیا۔ کہ جب کمی تخص کی عبارت میں توہیں ، ثابت ہوجائے توجب تک وہ اس عمارت سے توبہ نہ کرئے تو جا ہے اس عمارت کے علاد د پوری کتاب تعریف سے بھری ہوئی کیوں نہ ہو ۔ تو وہ پوری کتاب اس توہینی عبارت کی فردِ جرم کوہیں مٹاسکتی۔ مفتی شفیع صاحب ہی لکھتے ہیں کہ اگر کوئی شخص ضروریات دین میں سے کی چیز کا انکار کرے یا کوئی ایسی ہی تاویل وتحریف کرے جواس اجماعی معانی کے خلاف معنی پیدا كر ن تواس تحض ك كفر ميں كوئى تامل نه كياجائے۔ ( كفرداسلام كى حقيقت صفحه نمبر 12) ای سلسلے میں انورشاہ شمیری کے ملفوظات کا حوالہ ہم ای کتاب کے پہلے جسے میں دے چکے ہیں کہاں نے کہا کہ جب ایک جگہ تو پینی کلمات ثابت ہو جا کمی تو ہزاروں مدحیہ كلمات بھى فائده نہيں پہنچا سکتے جب تک ان سے توبہ نہ دکھائى جائے۔ نیز بیہ بات بھی ذہن میں رکھنی جاہیے کہ جب ایک آ دمی کفر بیکلمہ بولے اور کچھ

لوگ اس کلمه کی تائید کریں اور اس کو کفرنه تمحصیں تو وہ کفریہ کلمہ سب کی طرف منسوب ہو گااور یہی تمجھاجائے گا کہ سب کا یہی عقیدہ ہے۔جس طرح اللہ تعالیٰ ارشاد فرما تاہے: "قالت اليهود عزيريز ابن الله" حالانکہ بیکمہ چندلوگوں نے بولاتھا۔لیکن چونکہ بعد میں آنے والے یہودی اس کلمے کے قائل کوانی جماعت کا ایک فرد تبچھتے تھے اور اس کلمے کے قائل کو کا فرنہیں تبچھتے تھے تو اس تول کی نسبت سب کی طرف کر دی گئی حالانکہ اس تول کے مطابق عقیدہ ان کانہیں تھا۔لیکن چونکہ اس کلمہ کے قائل کو وہ اپنا ہزرگ مانتے تتھے اس لئے ان کی طرف بھی بیہ بات

21

منسوب کر دمی گئی۔ چونکہ آج کل کے دیوبندی گفریہ عبارات بو لیے دالوں کو اپنا پیشوا سمجھتے ہیں اس لئے اگر چہ بیاوگ دعویٰ کریں کہ ہمارے بیاغفا ئدنہیں ہیں بھربھی چونکہ گستاخیاں کرنے والوں کواپنابزرگ مانتے ہیں لہذاان کوبھی گستاخ شمجھا جائے گا۔

ایک اور شبه کاازاله

بعض لوگ ہے کہتے ہیں کہ مکن ہے گہتا خانہ عبارات لکھنے والوں نے دل میں توبہ کرلی ہو۔ جوابا گزارش ہے کہ علانیہ گناہ کی توبہ بھی علانیہ ہونی چا ہے۔ حدیث پاک کے اندر آتا ہے۔ اگر تم ظاہر گناہ کر وتو اس کی اعلانیہ تو بہ کر واور اگر تم مخفی گناہ کر وتو اس کی حصب کرتو بہ کرو۔ (طبر انی ، کنز العمال ، سند حسن ہے) اسی طرح اگر بغیر دلیل کے توبہ ثابت ہو جاتی ہے تو پھر مرز اقا دیانی کی تکفیر سے بھی کف لسان کرنا پڑے گا کیونکہ یہاں بھی میمکن ہے کہ اس نے دل میں تو بہ کر لی ہو۔ اسی طرح بعض لوگ ہے کہتے ہیں کہ کیا قبر میں پو چھا جائے گا کہ تم دیو بندی اکا برکو

کافر بھتے تھے پانہیں؟ تو اس کے جواب میں گزارش پیہ ہے کہ قبر میں صرف تین سوال ہوں 5 "من ربك؟ مادينك؟ ماتقول في هذا الرجل؟" ان سوالات میں تو پہلے انبیاء کا ذکر بھی نہیں ہے۔فرشتوں کا ذکر بھی نہیں ہے۔تو کیا پھران کے بارے میں بیعقیدہ ہیں ہونا جا ہے کہ اللہ تعالٰی کے اور نبی بھی ہیں اور فر شتے بھی موجود ہں؟ دوسری گزارش بیہ ہے کہ بیتین سوال بندے کے ایمان کا اجمالی امتحان ہیں ۔اور

51

اس امتحان میں وہی کامیاب ہوگا جوقر آن کو مانتا ہوگا اورقر آن میں پہلے انبیاء کا ذکر بھی ہے ادر فرشتوں کا ذکر بھی ہے۔اور قرآن مجید کے اندر بیچی موجود ہے کہ "لاتب حدقوما يومنون باللُّه واليوم الاخر يوادون من حاد اللَّه ورسوله ولوكانوا اباءهم او ابناءهم او اخوانهم او عشيرتهم اولئك كتب في (سورة مجادله ياره نمبر 28) قلوبهم الايمان'' ترجمه، بتم نہیں پاؤ گے اس قوم کوجس کا اللہ پراور یوم آخرت پرایمان ہو کہ دو دوتی رکھیں ایسے لوگوں سے جو اللہ اور رسول کے ساتھ دشمنی رکھیں ۔ اگر چہ وہ ان کے باپ بی کیوں نہ ہوں یا بیٹے ہی کیوں نہ ہو یا بھائی اور رشتے دار ہی کیوں نہ ہوں ۔ یہی وہ لوگ ہیں جن کے دلوں میں اللہ تعالیٰ نے ایمان لکھ دیا ہے۔ اں آیت کریمہ سے ثابت ہو گیا کہ نبی پاک علیظت<mark>ہ</mark> کے گستاخوں سے محبت کرنے والامسلمان نہیں ہے۔ کیونکہ جہاں اولئک کا ذکر آتا ہے دہاں کی حکمتیں ہوتی ہیں۔ من جملہ ان حکمتوں کے ایک حکمت ریاضی ہے کہ اولئک سے پہلے جو چیزیں مذکور ہوتی ہیں وہ اولئک

کے بعد آنے والے تیم کی علت ہوتی ہیں۔ مزید ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ کے بعد آنے والے تحکم کی علت ہوتی ہیں۔ مزید ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ "ان ال ذیب یو ذون ال لَّه و دسوله لعن هم اللَّه فی الدنیا و الا خر ق و اعد لهم عذابا مهینا" جولوگ اللّہ اور اس کے رسول گرامی کو ایذ ااور تکلیف پہنچاتے ہیں اللّہ تعالیٰ ان پر لعنت فرما تا ہے اور ان کے لئے ذلیل کرنے والا عذاب تیار کر رکھا ہے۔ اور بیہ بات اجلی بدیہیات میں سے ہے کی گستا خانہ عبارات نمی پاکھ تھا تھ کے لئے ایذ ااور تکلیف کا موجب ہیں۔ کیونکہ گستا خانہ عبارات ان کے خلاف ہیں

۵۳.

جن میں نبی پاک تاہیج کے ادب اور تعظیم وتو قیر کی تلقین کی گئی ہے۔ مذکورہ بالا آیت سے بھی واضح ہے کہ اللہ تعالیٰ نے نبی پاک علیظتے کوایز ادینے والوں کے لئے ذلت والا دردناک عذاب تیار کررکھاہے۔دوسری جگہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: "واعتدنا للكفرين عذاباً اليماً" نیزارشادباری تعالیٰ ہے: "وللكفرين عذاب مهين" نیز گزارش بیہ ہے کہ اگر قبر کے تین سوالوں سے مرادیمی ہے بس انہی تین امور پر اعتقاد رکھنا کافی ہے تو پھران تین سوالوں میں قرآن اور پہلی کتابوں کا ذکر نہیں ہے تو پھر کیا پہلی کتابوں اور قرآن مجید کابھی انکار کر دیا جائے؟لہذا ثابت ہو گیا کہ جوسوال ہے ما دینک اس سے صاف ظاہر ہے کہ دین کے جوبھی ماخذ ہیں ان پربھی عقیدہ ہونا جا ہے۔ بعض لوگ بیچی کہتے ہیں کہ کسی کو برانہیں کہنا جا ہے۔جواباً گزارش ہے کہ جولوگ یہ یت کرتے ہیں وہ خود مرزائیوں اور شیعوں کو برا کہتے ہیں تو ثابت ہو گیا یہ جو جملہ ہے کسی کو

برانہیں کہنا جا ہے اس پران کا اپناعمل بھی نہیں ہے ۔ نیز ان لوگوں کو برانہیں کہنا جا ہے جو انبياء کرام عليهم السلام کی تعظیم دنو قبر کریں۔ نیز جولوگ تلقین کریں کہ کی کو بُرانہیں کہنا چاہیے اگران کے دالدین کو بُرا کہا جائے تو کیا وہ برداشت کرلیں گے اوراپنے دالدین کے بارے میں توہین آمیز کلمات ہو لنے والے کی مذمت نہیں کریں گے؟ اور اس کے خلاف جوابی کارردائی نہیں کریں گے؟ حالانکہ کسی کے والد کی تعظیم کرنا ضروریات دین میں سے نہیں ہے ادرانبیاءکرام کی تعظیم کرنا قرآن دسنت ادراجهاع کی رو سے ضروریات دین میں ہے ہے۔ بلکہ خود تو ہین کرنے والوں کے علماء نے لکھا ہے کہ انبیا ء کرام کی تعظیم کرنا اور تو ہین نہ کرنا

(اكفارالملحدين،اشدالعذاب) ضروریات دین میں سے ہے ملاحظہ ہو! توجب اپنے والدین ،استاد ، یا پیر کی تو بین ہمارے لیے قابل برداشت نہیں تو انبر <sup>علیہ</sup>م السلام جن پر بہارے والدین قربان ہیں ان کی تو ہین کیونگر قابل برداشت ہو کتی ہے کما قال حسان بن تابت۔

فان ابی ووالدتی و عرضی لعرض محمد منکم وقاء نیز یولوگ تلقین کرتے ہیں کی کو بُرا نہ کہواور سرکا رعلیہ السلام حضرت حسان بر ثابت کو حکم دیتے تھے کہ مشرکین کی جو کر ویتمہارا ان کی جو کرنا تیروں اور نیز وں سے زیاد موثر ہے کمانی البخاری ۔ حدیث پاک میں منقول ہے کہ سرکا رعلیہ السلام نے فرمایا۔ ''ہجا ہم حسان فشفی واشتفی'' حسان نے کا فروں کی جو کی خود بھی شفا پائی اور مسلما نوں کو بھی شفا بخشی۔

حضرت حسان خود فرماتے ہے: هجوت محمداً فاجبت عنه وعند الله في ذلك الجزاء (مسلم شريف) نی کریم پیش نے حضرت حسان کود عادی: "الـلهم ايده بروح القدس لا يزال الله يؤيدك مانافحت عن الله و (بخارى شريف) رسوله ''

جمیہ:اےاللہ جرائیل کے ذریعے حضرت حسان کی تائید فرما۔ پھر حضرت حسان کوارشاد مایاجب تک تواللہ اوررسول کا دفاع کرتارہے گااللہ تعالیٰ تیری تائید کرتارہے گا۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ کوئی کافر ہو یا مسلمان ہمیں خواہ مخواہ کسی کو کافر کہنے کی کیا رورت ہے۔ایسےلوگوں کے جواب میں ہم ادر لیس کا ندھلوی کا حوالہ پیش کرتے ہیں جو دیو ریوں کے اکابرین میں سے تھے۔کوثر نیاری روزنامہ جنگ مطبوعہ <u>199</u>9 . 12 رک<sup>ی</sup> ا ول کے کالم میں لکھتے ہیں کہ ادر ایس کا ندھلوی نے کہا اعلیٰ حضرت کی بخشش ان فتو وُں کی ہہ ہے ہوجائے گی جوانہوں نے دیو بندیوں پرلگائے۔اللہ تعالیٰ فرمائے گاچل احمہ رضا ہم نے تجھے معاف کردیا کہ جب تونے تمجھا کہان بڑے بڑے علماء کی عبارتوں میں میرے نبی کے متابقہ کی تو بین ہے تو نے ان کو بھی کا فر کہہ دیا اس عمل کی وجہ ہے ہم تیری بخشش کرتے یں یتواس سے ثابت ہوا کہ گستا خانِ رسول چینے پی کی تکفیر کرنا بخشش کاموجب ہے۔اب جس کواپنی بخشش مطلوب ہو گی وہ ان کی تکفیر کرے گا ادرجس کواپنی بخشش نہیں مطلوب ہو گی وہ نہیں کر ہےگا۔

نیز جولوگ بیہ کہتے ہیں کسی کو کافرنہیں کہنا جاہے وہ لوگ مرز اسّوں کو کیا شبھتے ہیں \_اگر کافر بھتے ہیں تو پھران کا پید کی ٹوٹ گیا ادراگر کافرنہیں شکھتے تو پھرخود کافر ہو گئے جس طرح مرزائیوں کالا ہوری گروپ ہے۔ چونکہ وہ مرزا قادیانی کومجد دمانتا ہے لہذاوہ کافر ہے مولوی سرفراز صاحب صفدر نے اپنی کتاب عبارات اکا ہر میں ایک داقعہ بیان کیا ہے۔لکھتے ہیں کہا یک آدمی جس کی طبیعت خان صاحب بریلوی سے کمتی جلتی تھی نے کمی سے یو چھا کہ تیرانام کیا ہے؟ اس نے کہا کہ جاجی۔تو اس پر اس شخص نے کہا کی حاجی بروزن چاجی جاجی کے معنی ہوتے ہیں کمان کے ۔ کمان بروزن گمان ۔ اور گمان کے معنی شک ہیں اور شک

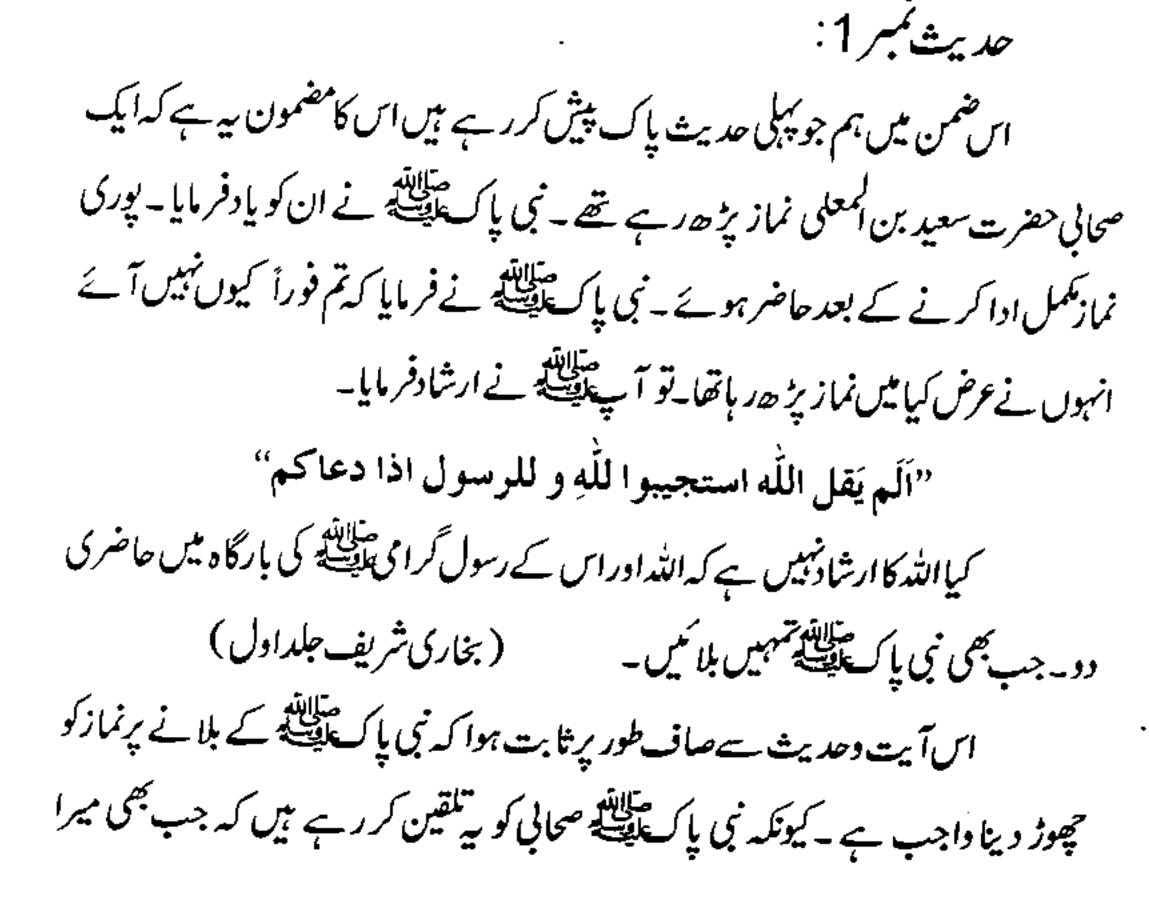
07

بردزن سگ کے۔لہذا ثابت ہوا کہتم کتے ہو۔کاش محقق ککھڑا یے لطیفے بیان کرنے ہے پہلے ابن شیر خدامولوی مرتضی حسن در بھنگی کی کتاب اشدالعذ اب کا مطالعہ فرمالیتے وہ اپن اس كتاب كے صفحہ مبر 14 پر لکھتے ہیں۔اگرخان صاحب كے مزديك علماء ديو بند داقعى ايسے تھے جسیاانہوں نے تمجھا تو خان صاحب پران کی تکفیر فرض تھی کیونکہ اگران کو کا فرنہ کہتے تو خود کا فر ہوجاتے کیونکہ جو کا فرکو کا فرنہ کیے دہ خود کا فرہے۔ مولوی سرفراز صاحب بار باراس عبارت کو پڑھیں اور توبہ کریں کہالیں لغو حکایات بیان کرناعلاء کہلانے دالوں کوزیب نہیں دیتا۔ نو ف : مولوی سرفراز صاحب نے جوجا جی اور جاجی صاحب والی بات کھل کی ہے اس سے ان کا مقصد بیہ ہے کہ جس طرح اس آ دمی نے حاجی کولفظوں کے ہیر پھیر سے کتا تابت کردیا تھاای طرح اعلیٰ حضرت بر ملوی بھی لوگوں کو چینج تان کرخواہ مخواہ کافر بنادیتے ہیں اس کے جواب میں ہم نے مرتضیٰ حسن در بھنگی کی عبارت پیش کی کہ در بھنگی صاحب کہہ رہے ہیں کی اعلیٰ حضرت رحمۃ اللہ علیہ نے دیو بندیوں کواس لیے کا فرکہا کہ انہوں نے دیو بندیوں کو

کافر تمجھاادرا گران کو کافر بھنے کے باد جود کافر نہ کہتے تو خود کافر ہوجاتے ۔تو مولو کی صاحب کو چاہیے کہ خود بھی اس پڑمل کریں اور دوسروں کو بھی اس پڑمل کرنے کی تلقین کریں۔ نوٹ : یہاں تک مقدمہ ختم ہوا۔اب ہم دیوبندیوں کی ان عبارات پر پچھ مفصل تبر ہ کریں گے جن پر پہلے جصے میں ذرااخصار کے ساتھ تبسر ہ کیا گیا تھا۔

باب اول

مولوی اساعیل دہلوی اپنی کتاب تقویۃ الایمان میں لکھتے ہیں کہ سب انسان آپس میں بھائی بھائی بیل جو بڑا بزرگ ہے وہ بڑا بھائی ہے سو اس کی بڑے بھائی کی تی تعظیم سیجتے اور اس کتاب میں لکھتا ہے سب انبیاء ، اولیاء ، پیروشہید جیتنے اللہ کے مقرب بندے ہیں وہ سب انسان ہی ہیں اور ہمارے بھائی ۔ مگر اللہ تعالیٰ نے ان کو بڑائی دی وہ بڑے بھائی ہو کے اور ہم ان کے چھوٹے بھائی ہوئے۔ اب ہم قار مین کے سامنے چند احادیث پیش کرتے ہیں جن سے واضح ہوجائے گا کہ انبیا ، کرام کی تعظیم بڑے بھائی جتنی قرار دینا بی صراحنا قرآن دوسنت کے خلاف ہے۔



۵۸

فرمان تم کو پنچ تمہیں چاہیے کہ پہلے میری بارگاہ میں حاضری دو۔ آپ چاہتے نے آیت سے استدلال فرمایا تو اس سے ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ کا حکم بھی یہی ہے کہ اگرتم نماز کی حالت میں ہی کیوں نہ ہوں تو پہلے میر ے حبیب کی بارگاہ میں حاضر می دو۔ تواس حدیث پاک سے صراحنا ثابت ہوا کہ اگر نبی پاک یکھیلیے کا مقام بڑے بھائی جتنا ہوتا تو آپ چاہتے کی خاطر نماز کے چھوڑنا جائز نہ ہوتا کیونکہ بڑے بھائی کی خاطر نماز کونہیں چھوڑ اجاسکتاای طرح کاواقعہ ترمذی شریف میں حضرت ابی بن کعب سے بھی منقول ہے۔ حديث تمبر2: نی یا کے علیقہ نے فرمایا۔ اذا قعد احدكم في الصلواة فليقل التحيات للَّهِ و الصلوات و الطيبات السلام عليك ايهاالنبي ورحمة الله و بركاتة" یہ حدیث پاک صحاح ستہ میں موجود ہے۔ کہ'' جب تم میں سے کوئی نماز میں جیٹھے تو اس کو کہنا جا ہے کہ تما م مالی عبادتیں ،قولی عبادتیں اور فعلی عبادتیں اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں سلام ہوآپ پراے اللہ کے نبی اور اللہ تعالیٰ کی رحمتیں اور اس کی برکتیں''۔ اس حدیث یاک سے ثابت ہوا کی نبی یاک علیظتے کونماز میں سلام دینا واجب ہے۔حالانکہ بڑے بھائی کونماز میں سلام دینے ہےنماز فاسد ہوجاتی ہے۔اور نبی پاک علیہ السلام کی بارگاہ میں جب تک سلام نہ کرلیا جائے نماز ناقص ہوتی ہے۔اور بیسر کا رعلیہ السلام کے خصائص میں ہے ہے کہ آپ کونماز میں سلام دینا واجب ہے۔ علامہ مینی نے عمد ۃ القاری میں ، حافظ ابن حجر عسقلانی نے منتح الباری میں ، علامہ قسطلانی نے مواہب اللديد يوس، امام سيوطي نے خصائص كبرى ميں اور قاضى ثناءاللہ پانى پى

نے تفسیر مظہری میں اس کونبی پاک علیقیقہ کے خصائص میں سے قرار دیا ہے۔ (رحمہم اللہ تعالیٰ ) یہی مضمون سیم الریاض اورز رقانی میں بھی موجود ہے۔ مولوی زکر یا سہار نپوری نے اوجز المسالک میں اورمولوی خلیل احمہ نے بذل المجہو د میں یہی لکھا ہے کہ بیہ نبی پاکھا ہے کہ کا تصوصیت ہے کہ آپ چاہیے کہ کوسلام دینے سے نمازنہیں ٹوٹی۔ نوٹ : یہ مضمون مدارج النبوت ، کرمانی ، ابن بطال ،عون المعبود ،تیسیر القاری اورصاوی میں بھی موجود ہے۔مرقات شرح مشکوۃ اور طبی شرح مشکوۃ کے اندر بھی اسی صمون کی عبارات موجود ہیں۔ نوٹ : بیسلام بطور دکایت نہیں بلکہ بطور انشاء ہے ملاحظہ ہو۔ درمختار، ردالمختار، عالمگیری،البحرالرائق،مراقی الفلاح ،طحطا دی،الدرامتقلی،ان سب کتب میں بید تصریح موجود ہے کہ سلام دینے والا اپن طرف سے سلام بیش کرے نہ کہ واقعہ معراج کی حکایت کرے۔ حديث تمبر 3: اما مطحادی علیہ الرحمة نے مشکل الاثار میں اور قاضی عیاض رحمة اللّٰدعلیہ نے شفا شریف میں حضرت علی ﷺ کا بیدواقعہ قل کیا ہے کہ نبی یا کے چیفیجہ ان کی گود میں *سرر کھ کر* آ رام فرمارے تھے۔ نبی یا کے علیق میں کمازیڑھ جکے تھے اور مولاعلی نے ابھی تک عصر کی نماز نہیں پڑھی تھی یتو سرکار علیہ السلام ان کی گود میں سرر کھ کر آ رام فرماتے رہے حتیٰ کی سورج غروب ہو گیا۔ جب سرکار علیہ السلام بیدار ہوئے تو آ یے علیقہ نے یو چھا کہ اے علی کیاتم نے عصر کی نماز پڑھ لی ہے؟ انہوں نے عرض کیا بہیں یارسول اللہ اتو آپ یکھیلیے نے دعا کی۔

"اللهم ان عليا كان فى طاعتك وطاعة رسولِك فاردد عليه الشمس" اے اللّٰ على تيرى اطاعت ميں تھا تيرے رسول كى اطاعت ميں تھا تو اس پر سورج كو لوٹادے۔

اس حدیث پاک سے ثابت ہوا کہ اگر حضرت علی ﷺ کے دل میں نبی پاک یکھیلی کے لیے اس نبی پاک یکھیلیے کی اتن فضیلت ہوتی جتنی بڑے بھائی کی ہوتی ہے تو آپ بھی نبی پاک یکھیلیہ کی خاطر نماز عصر کو قضانہ فرماتے۔

نو م اس حدیث کواما مطحادی نے مشکل الآثار میں تصحیح قرار دیا ہے علامہ سید محمود آلوی نے روح المعانی میں الے صحیح قرار دیا ہے۔علامہ نور الدین بیٹمی رحمۃ اللہ علیہ نے مجمع الزوائد میں اس حدیث پاک کو صحیح قرار دیا ہے۔اور قاضی عیاض رحمۃ اللہ علیہ نے الے شفا شریف میں صحیح قرار دیا ہے۔بشری اللہیب اور الزاہر الباسم کے اندر بھی اس حدیث پاک کو صحیح قرار دیا گیا ہے۔ مولوی سرفراز صاحب اپنی کتاب تسکین الصدور میں ایک واقعہ کی تحقیق کرتے

ہوئے لکھتے ہیں کہ اگرروایت کی سند میں محمد بن حمید رازی ہوتا جو کذاب ہے تو قاضی عیاض اسے ہرگز استدلال نہ کرتے۔

نوٹ : مولوی سرفراز صاحب نے تسکین الصدور میں ایک داقعہ قُل کیا تھا کہ امام ما لک سے ابوجعفر منصور نے پوچھا کہ کیا میں روضہ اقدس کی طرف منہ کر کے دعا مانگوں یا قبلہ کی طرف منہ کر کے دعامانگوں؟ توامام مالک نے فرمایا۔ "لِمَ تصر ف و جهک عنه و هو وسیلتک و وسیلة ابیک ادم"

تو اس پر فریق مخالف نے اعتراض کیا کہ اس کی سند میں ایک راوی محمد بن حمید رازی ہے جو کذاب ہے۔تو مولوی سرفراز صاحب لکھتے ہیں کہ اگراس واقعہ کی سند میں محمد بن حميدرازى ہوتا تو قاضى عياض رحمة الله عليه اس سے استدلال ند كرتے۔ لیکن اپنی کتاب' دلکاسرور' میں ہماری اس پیش کردہ حدیث پر سخت جرح کرتے ہیں یو اس وقت ان کواپنا بید کلیہ اور ضابطہ یا دہیں رہتا کہ اگر اس واقعہ کی سند میں کوئی راوی کذاب یا وضاع ہوتا تو قاضی عیاض اس کوتل نہ کرتے اور نہ اس کی صحیح کرتے۔ علامہ بیٹمی نے مجمع الزوائد میں اس حدیث کو بیچے قرار دیا اور مولانا موصوف اپن کتاب احسن الکلام کے صفحہ نمبر 216 پر فرماتے ہیں کہ اگر علامہ نورالدین ہیٹمی کوحدیث کی صحت اور سقم کی پر کاہیں تھی تو اور س کوتھی ،(۱) تو امید ہے حضرت یہاں بھی کرم فرمائیں گے۔حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی نے اس حدیث کوازالیۃ الخفا میں نقل فر مایا اور صحیح قرار دیاہے۔ صفحہ 271 جلد دوم اور علامہ ابن سید الناس سے عیون الاثر میں اس حدیث پاک کو سیح قرار دیا ہے ابوالقتح از دی اور ابوزر *عدعر*اقی نے بھی اس حدیث کو یکح قرار دیا ہے۔ علامہ

زرقانی اورعلامہ مغلطائی نے اس حدیث کوچیج قرار دیا ہے۔ **نوٹ :**جو حضرات اس حدیث یاک کی صحت کے مزید حوالہ جات دیکھنا جا ہے ہوں تو وہ ہماری اس کتاب کے حصہ اول کا مطالعہ فر مائیں۔

(۱) مولوی سرفراز صاحب اپنی کتاب تسکین الصدور میں لکھتے ہیں کہ علامہ پیٹمی نرے ناقل اور جامع نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ نے ان کو صحیح اور ضعیف حدیثوں کے پر کھنے کا قو می ملکہ عطافر مایا ہے۔ اس کتاب میں لکھتے ہیں علامہ زرقانی اور علامہ بیٹمی کا تساہل ثابت نہیں۔ جب یہ دونوں بزرگ اس حدیث کو صحیح کہتے ہیں پھر حضرت تسلیم کیوں نہیں کرتے۔

77

يبال ايك اور بات قابل غور ب ك بعض محدثين ن اس مديث كوموضوع قرار ديا-مثلاً امام احمد ابن ضبل ، ابن جوزى اور ابن كثير ن اس مديث كى صحت بركلام كيا ب يو اس كاجواب ديت موت علامه زرقاتى رحمة التدعلية شرح موا مب مس فرمات بي . "اما قول الامام احمد و جماعة من الحفاظ بوضعه فالظاهر انه وقع لهم من طريق بعض الكذابين و الا فطرقه السابقة يتعذر معها الحكم عليه بالضعف فضلا عن الوضع"

ترجمہ امام احمد وغیرہ حفاظ کا اس حدیث کوموضوع قرار دینا پس ظاہر ہے۔ انہوں نے بعض ایسی اسناد کی دجہ ہے موضوع قرار دیا ہے جن میں بعض رادی کذاب تھے درنہ اس کی کئی سندیں ایسی ہیں جن پر امام احمد اور دوس ے حفاظ کا اس حدیث کو موضوع کہنا ظاہر یہ ہے کہ بعض اسانید میں کذاب راویوں کے داقع ہونے کی دجہ ہے ہے۔ ورنہ اُس کے سابقہ طرق کی دجہ سے اُس پرضعیف ہونے کا حکم لگانا بھی مشکل ہے۔ چہ جائیکہ اُسے موضوع قرار دیا جائے۔

حديث تم 4:

حضرت انس ﷺ سے مروی ہے وہ فرماتے ہیں۔ میں نے نبی یا کے ملک کو د یکھا کہ حجام آپ کی حجامت بنا رہا تھااور اصحاب کرام آپ کو ارد گرد ہے گھیرے ہوئے تھے۔اور ہرصحابی یہی خواہش کرتا تھا کہ نبی یاک متالیک کا بال مبارک میرے جھے میں آئے ۔ اصل عربی الفاظ اس طرح ہیں ۔ لقدرايت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم و الحلاق يحلقه

واطاف به اصحابه فمايريدون ان تقع شَعُرة الآفى يد رجل. (بخارى شريف) وجد استدلال : اگر محاب کرام کے ذل میں بنی پاک مَلْقَنْد کی اتن بنی عزت ہوتی جتنی ہونے بھائی کے لئے ہوتی ہے تو نبی پاک مَلْقَنْهُ کے بالوں کی اتن تعظیم ند کرتے۔ حد میث نمبر 5: محد میث نمبر 5: بخاری شریف کے اندر آتا ہے کہ کان النبی عليه السلام اذا تو ضا کا دو ايقتتلو ن على و ضوئه۔ بب نبی پاک مَلْقَنْهُ وضوفر ماتے تو قريب ہوتا کہ صحاب کرام اللہ مکا ایسا ہی احر ام کرتے جتنا ہونے بھائی کے لئے ہوتا ہے تو وہ نبی پاک عليہ السلام کا ایسا ہی احر ام کرتے جتنا ہونے بھائی کے لئے ہوتا ہے تو وہ نبی پاک ملیہ السلام کا ایسا ہی سے لگ کر نیچ گرنے والے پانی کی اتن تعظیم ند کرتے۔

حديث نمبر6: ترجمه: حضرت سفینہ ﷺ فرماتے ہیں کہ نبی یا کے طلیقی نے فصد لگوایا ادر میرے دادا جان کوحکم فرمایا کہ اس خون کوکہیں باہر پھینک آ ڈ مگرانہوں نے اے پی لیا۔ جب نبی پاک علیق پر نے یو چھا۔ کہ کہاں بھینک آئے ہو۔ عرض کی یا رسول اللہ اللہ علیق میں نے اسے پی لیا ہے۔ تو آپ نے اُس کے اس معل پرانکار نہیں فرمایا کہتونے ایہا کیوں کیا۔ (شعب الایمان بیمتی ج: 5) وجہاستدلال :اگر صحابہ کرام کے دل میں نبی یا کے علیقی کا تنا ہی احتر ام ہوتا جتنا بڑے بھائی کے لئے ہوتا ہےتو آنخصرت کا پیلیے کا خون مبارک نہ یہتے ۔

حديث تمبر 7:

امام ہیمتی نے اپنی سنن میں روایت کیا ہے کہ حضرت ابوس عید خدری ﷺ کے والد حضرت ما لک بن سنان نے اُحد کے دن نبی پاک علیظتہ کا خون مبارک **پی لیا۔**سرکارعلیہ الصلوٰۃ والتسلیم نے اُن کوفر مایاتہ ہیں جہنم کی آ گنہیں چھوئے گی۔ اِس حدیث کواما مطرانی نے بھی اپنی اوسط میں ثقل کیا ہے اور جمع الزوا کد جلد نمبر 8 صفحہ 270 پر ہے اس کی سند میں کوئی ایسارادی نہیں جس کوسب محدثین نے ضعیف کہاہو۔

نو ث: اگر کسی حدیث کی سند میں ایساراوی ہوجس کو بعض محدثین ثقة کہیں اور

بعض ضعیف کہیں تو ایسے راوی کی حدیث حسن ہوتی ہے۔مولوی سرفراز صفدر نے اپن کتاب "اخفاء الذکر" میں اس بات کوشلیم کیا ہے ۔اور امام بیہتی نے اس روایت کو

طبرانی والی حدیث کی سند کے علاوہ دوسری سند ہے روایت کیا ہے۔

حديث تمبر8:

حضرت عبداللہ ابن زبیر نے نبی پاک علیقتہ کا خون مبارک پیا۔ اس حدیث کوامام قاضی عیاض رحمة اللہ علیہ نے شفاشریف میں بیان کیا ہے۔اور سندِ بز ار،متدرک للحا کم جلد تين صفحه نمبر 554\_مجم كبير طبراني جلد نمبر 24 صفحه نمبر 189 امام سيوطى رحمة الله عليه نے مناہل الصفامیں فرمایا کہ اس کی سندعمہ ہے۔ حديث نمبر 9: حضرت امّ ایمن رضی اللہ تعالیٰ عنہا فر ماتیں ہیں کہ نبی پاک **متلاقہ** رات کو اُلصے اور آ ي مالانه في ايك برتن ميں پيشاب فرمايا۔ وہ فرماتی ہيں کہ ميں رات کو أعلمی محصے پياں کی

ہوئی تھی یہ میں نے برتن میں جو کچھ تھا اُسے پی لیا۔توجب سبح ہوئی تو نبی پاک علیظت نے فرمایا۔ کہ برتن میں جو پچھ ہے اُسے اُنڈیل دو۔ میں عرض کی یارسول اللّہ میں نے تو اس کو پی لیا <sup>.</sup> ہے۔ تو آپ چاہیے ہن پڑے اور فرمایا۔ تیرے پیٹ میں تبھی دردہیں ہوگا۔ شفا شریف میں ہے کہ بیرحدیث <sup>ص</sup>حیح ہے۔ بیرحدیث پاک دار طنی اور ابو یعلی میں بھی موجود ہے۔ نیز سیم الریاض ،مواہب لد نیہ اورز رقانی کے اندر بھی موجود ہے۔ حديث تمبر10: مصنف عبدالرزاق میں حدیث مبارکہ ہے۔کہ نبی پاک علیظتیہ ایک لکڑی کے پالے میں پیثاب کیا کرتے تھے۔ایک مرتبہ آپ تشریف لائے اور پیالے میں پچھ چھ کہیں تھا۔تو آ ہے جالجہ نے حضرت بر کہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے پوچھا کہ وہ پیشاب جو پیا لے میں تھا کِدھرہے؟ انہوں نے عرض کیا: یا رسول اللہ ! میں نے اُسے پی لیا ہے۔ تو آپ نے فرمایا تحقی کھی کوئی بیاری لاحن نہیں ہوگی۔ مجمع الز وائد میں ہے کہ اِس حدیث کے راوی ثقہ ہیں۔

نوٹ: دہابی حضرات کہتے ہیں کہ نبی پاک علیق کا وہ ی درجہ ہے جو بڑے بھائی کا ہوتا ہے۔تو کیا بھی اُنہوں نے بڑے بھائی کابول یا خون پیا ہے؟ حديث تمبر 11: حدیث پاک کے اندر آتا ہے کہ جب نبی پاک علیظتہ ناک مبارک صاف فرماتے تو صحابہ کرام 🚓 ناک مبارک کی ریزش کوانیے چہرےاور بدن پرل کیتے۔ (بخاری شریف) وجه استدلال: أكر صحابه كرام عليهم الرّضوان نبي ياك عليظة كي اتن بي فضيلت

جانتے جتنی بڑے بھائی کی چھوٹے بھائی پر ہوتی ہے تو وہ نبی پاک چیسی کی اس قد رتعظیم نہ كرتے۔ حافظ ابن حجر عسقلاتي رحمة الله عليه، فتح الباري ميں اور علامہ بدر الدين عيني عمدة القارى ميں فرماتے ہيں : "قد تكاثرت الادلة علىٰ طهارة فضلاته صلى الله عليه و آله وسلم" اس مضمون کی عبارت علامہ علی قارمی نے مشکوۃ کی شرح مرقاۃ میں نقل کی ہے۔

حديث تمبر 12:

حضرت انس ﷺ سے مروی ہے کہ نبی کریم علیظیم مرض وصال میں مبتلا تھے تو سوموار دالے دن صبح کی نماز کے وقت آپ نے اپنے حجرہ مبارک کا پردہ اُٹھایا تو صحابه کرام کو دیکھا ۔ کہ دہ نماز میں مصروف ہیں اور حضرت ابو کمرصد ایں ﷺ جماعت کرار ہے ہیں۔حضرت انس ﷺ فرماتے ہیں کہ حضرت محمہ مصطفے علیق کے دیدار کی خوشی میں قریب تھا کہ صحابہ کرام ﷺ اپنی نمازیں تو ڑ بیٹھتے ۔

توٹ : بیددایت بخاری شریف میں ہے۔

وجداستدلال:

اگر صحابہ کرام یڈ کے دل میں نبی کریم میلینے کا تنابی احترام ہوتا جتنابڑے بھائی کا ہوتا ہے تو اُن کی بیر کیفیت نہ ہوتی کہ نبی پاک مناہیں کی خاطر نماز تو ڑنے کو تیار ہوجا کیں۔

حدیث نم بر 13: حضرت کعب بن ما لک ﷺ فرما تے میں کہ جن دنوں نبی پاک عظیم بجھ ہے عاد میر ابا نیکاٹ کر ایا ہوا تھا۔ جب میں سنتیں پڑ سے لگتا تو نظریں پُر اکر مرکار علیہ الصلوٰة والسلام کی طرف دیکھتا۔ جب میں متوجہ ہوتا تو سرکار علیہ الصلوٰة والسلام توجہ ہٹا لیتے اور جب میں نماز کی طرف متوجہ ہوتا تو سرکار علیہ الصلوٰة والسلام میری طرف دیکھتے۔ ر جناری شریف) میری طرف دیکھتے۔ بڑے بھائی کے لئے ہوتی ہے تو نماز جیسی اہم عبادت میں سرکار علیہ الصلوٰة والسلام کی طرف توجہ نہ کر تے۔ اس سے میہ سکہ بھی ثابت ہوا کہ نماز میں سرکار علیہ الصلوٰة والسلام کی طرف توجہ نہ کر تے۔ اس سے میہ سکہ بھی ثابت ہوا کہ نماز میں سرکار علیہ الصلوٰة والسلام کی طرف توجہ نہ کر تے۔ اس سے میہ سکہ بھی ثابت ہوا کہ نماز میں سرکار علیہ الصلوٰة والسلام کی طرف توجہ نہ کر تے۔ اس سے میہ سکہ بھی ثابت ہوا کہ نماز میں سرکار علیہ الصلوٰة والسلام کی طرف توجہ نہ کر تے۔ اس سے میہ سکہ بھی ثابت ہوا کہ نماز میں سرکار علیہ الصلوٰة والسلام کی طرف توجہ نہ کہ میں کہ مار کہ اسلام کی طرف کے اور سرک کی طرف کے اس کہ تو ہو ہوں نے میں کہ کہ ہوتا اور شرک کی طرف کے جانے والا ہوتا جس طرح اساعیل دہلوی نے صراط مستقیم میں کہ جاتا دیکھ کر کے این

ما لک ﷺ جن سے سرکار علیہ الصلوٰۃ والسلام پہلے ہی ناراض شھے تو اُن کوسو چنا جا ہے تھا کہ جب جنگ تبوک میں عدم شرکت کی وجہ ہے جو کفروشرک نہیں ہے بلکہ صرف گناہ ہے۔ پھر جب سرکارعلیہ الصلوٰۃ والسلام کی طرف توجہ کرنا نماز میں مجھے شرک کی طرف لے جائے گا۔ تو وه امرتو سركار عليه الصلوة والسلام كى مزيد ناراضي كاموجب ،و گاكيونكه آپ ايك نسبتا تم گناه پر اتنے ناراض ہیں تو ارتکاب شرک پرتو مزید ناراض ہوں گے۔حضرت کعب بن مالک کے ذہن میں اپیا خیال نہیں آیا۔توپتہ چلا کہ صحابہ کرام ﷺ کے نزدیک نماز میں نبی پاک علیہ الصلوة والسلام كى طرف توجد كرنا يحيل نماز كاموجب ہے نہ كہ مفسدِ نماز ہے۔

حديث تمبر 14: حضرت مهل ابن سعد ساعدی ﷺ سے مروی ہے۔ کہ بی پاک علیقے ایک قبیلے میں صلح کرانے کے لئے تشریف لے گئے تھے۔ جب واپس تشریف لائے تو صحابہ کرام ﷺ کی جماعت قائم ہوچکی تھی اور حضرت سید ناابو بکرصدیق ﷺ مصلیٰ امامت پر کھڑے تھے۔ تو صحابہ کرام نے حضور طلبی ہو کی آمد کی اطلاع دینے کے لئے اوراپنے امام کومتوجہ کرنے کے لئے کہ تم مصلّی امامت کوچھوڑ دو کہ اصل امام آ گئے ہیں تالیاں بجا کیں۔اپنے دا کیں ہاتھ کے اندرونی جھے کو ہا کمیں ہاتھ کے ظاہری جھے پر مارا۔حضرت صدیق اکبر ﷺ نے جب دیکھا کہ صحابہ كرام تالياں بجارے ہيں تو آپ بيچھے ہٹ آئے اور مصلّىٰ سركار عليہ الصلوٰ ۃ والسلام كے لئے خالی کردیا۔ جبکہ آپ ﷺ نے تکم بھی دیا کہتم جماعت کراتے رہو۔ میں تمہارے پیچھے نماز پڑھنے کو تیار ہوں لیکن پھربھی وہ دوبارہ <sup>مصل</sup>یٰ امامت پر کھڑے نہ ہوئے تو آ<u>پ</u> علیقہ نے نماز پڑھائی۔بعد میں سرکارعلیہالصلوٰۃ دالسلام نے فرمایا کہ جب میں نے تمہیں کہہ دیا تھا کہ تم نماز پڑھاتے رہوتو پھرتم نے کیوں نہیں نماز پڑھائی ؟ عرض کی کہابوقحافہ کے بیٹے ابو کمرکو بیہ

کہاں سے جن حاصل ہے کہ اللہ کے رسول کے آگے کھڑے ہو کرنماز بڑھائے۔ (بیردایت بھی بخاری شریف کے اندرموجود ہے) وحداستدلال: اگر صحابہ کرام ﷺ کے دل میں آپ میں تک کئے اتنا ہی احترام ہوتا جتنا بڑے بھائی کے لئے ہوتا ہے تو ہر گزنماز میں سرکار علیہ الصلوٰۃ وسلیم کی پیغظیم نہ کرتے اور نہ صدیق اکبر عظینہ مذکورہ پالا جواب عرض کرتے۔

۲۹ حدیث نمبر 15:

ابن ماجہ اور نسائی شریف میں حدیث ہے۔ کہ نبی کریم آلیک نے ارشاد فرمایا کہ میں ابن ماجہ اور نسائی شریف میں حدیث ہے۔ کہ نبی کریم آلیک نے ارشاد فرمایا کہ میں

تمہارے لئے والد کے قائم مقام ہوں۔اوراس حدیث پاک کی تائیداس آیت سے بھی ہوتی ہے کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

"وَازوَاجُه أُمها تُهُمُ"

ظاہر بات ہے کہ بڑے بھائی کی بیوی کو مان نہیں کہا جاتا۔ بلکہ باپ کی بیوی کو ماں کہا جاتا ہے۔ مولانا محمد عمر صاحب نے بھی بی حدیث مقیا س حفقیت میں پیش کی تھی۔ مولوی سر فراز صاحب جو اشیم ہیں اُنہوں نے اس حدیث پاک کا کوئی جواب نہیں دیا۔ حالانکہ اُن کا فرض تھا کہ جب عبارات اکابر لکھ رہے تھے تو اپنے اکابر کی عبارات پر ہونے والے اعتر اضات کا جواب دیتے اور اعتر اضات کے ضمن میں جو آیات یا حدیثیں پیش کی گئی تھیں اُن کا تصحیح کمل منعین کرتے۔

(حضرت چونکہ باعتراف خوداثیم یتھاوراثیم ہے کی کارِخیر کی توقع نہیں کی جاسکتی)

نوٹ: سرکارعلیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا: "انماانالكم بمنزلة الوالد اعلمكم" یہ تشبیہ صرف اعرف ہونے کی بنا پر دی گئی ہے۔جس طرح ہم درود شریف میں یڑھتے ہیں۔ "اللهم صل على محمد و على آل محمد كما صلّيت" حالانکہ ہی کریم میلانی پر جوصلو ۃ اللہ تعالیٰ بھیجنا ہے وہ اس صلوٰۃ سے افضل اور اعلیٰ

ہے جواس نے ابراہیم الظفلا پر جمیح ۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے:

۷.

" اناارسلنا رسولا شاهد اعليكم تحما ارسلنا الى فرغون رسولا" تويبال بحى ضرف تشيد شهرت كى وجه ے ميد وجنبيل كه مشه به مشبه اقوكا مورنه مركار عليد الصلوقة والسلام كى عزت وحرمت والدكى عزت وحرمت كوكيا نسبت موسكتى ہے - بلكه اگر والدين بحى نبى پاك يتين ساح من ركھتے مول تو ان سے بحى دلم محبت ركھنا حرام ہے اور ايمان كے منافى ہے - بلكه ان سے بخض ركھتا ايمان كى علامت محبت ركھنا حرام ہے اور ايمان كے منافى ہے - بلكه ان سے بخض ركھتے مول تو ان سے بحى دلم محبت ركھنا حرام ہے اور ايمان كے منافى ہے - بلكه ان سے بخض ركھتے مول تو ان مے بحى دلم محبت ركھنا حرام ہے اور ايمان كے منافى ہے - بلكه ان سے بخض ركھتا ايمان كى علامت ہو - مما قال اللہ تبارك وتعالى ! "لات حد قوماً يو منون بالله و اليوم الاخو يو ادون من حاد الله و رسوله ولو كانو ا اباء هم او ابناء هم او اخوانهم او عشير تهم اولنك كتب فى قلوبهم الايمان"

حديث تمبر 16:

بخاری شریف میں حدیث پاک ہے کہ حضرت خباب ﷺ سے پوچھا گیا کہ کیا ہی پاک ﷺ ظہرادرعصر میں قراءت فرماتے تھے۔تو آپ ﷺ نے فرمایا ہاں! بوچھا گیا کہ تہیں

کیے بیتہ چلتا تھا؟ فرمایا کہ سرکا ہونے پی کی داڑھی مبارک کے ملنے ہے۔ وجہ استدلال :اگر صحابہ کرام ﷺ کونی پاک علیظتی کا اتنا احترام ہوتا جتنا بڑے بھائی کا ہوتا ہےتو ان کی توجہ کا مرکز نبی یا کے علیہ کا چہرہ انور نہ ہوتا۔ حديث نمبر 17: حضرت براء بن عازب یڈ فرماتے ہیں کہ جب ہم نبی یا ک**ملائیں کے پیچھے** نماز پڑھتے تو ہم اس بات کومجو ب رکھتے کہ سرکا روایشے کے دائم جانب کھڑے ہوں ۔| اصل عربي الفاظ أس طرح ميں ۔

كنااذاصلينا خلف النبي عليه السلام احببنا ان نكون عن يمينه يقبل (مسلم، مشکوۃ) ىلينا بوجهه.

وجہ استدلال: اگر صحابہ کرامﷺ کے دل میں نبی پاک علیق کا اتنا احتر ام ہوتا متنابڑے بھائی کا ہوتا ہے تو وہ نماز میں اس قدراہتمام نہ فرماتے اوراس امر کی خواہش نہ کرتے کہ سرکارعلیہ السلام کی نظر مبارک پہلے ہمارے او پر واقع ہو۔ حديث كمبر18:

حضرت عنبان بن مالک انصاری ﷺ سرکار علیہ السلام کی بارگاہ ناز میں حاضر ہوئے اور عرض کی یا رسول اللہ آپ میرے گھر میں جلوہ افروز ہوں اور دو رکعت نفل ادا رمائیں تا کہ جس جگہ آپ نفل ادا فرمائیں میں ای جگہ کو اپنے لئے نماز کے لئے منتخب کروں۔سرکاردوعالم ایک نے ان کی استدعا کو شرف قبولیت بخشا۔ (بخاری وسلم) وجہ استدلال: اگر عتبان بن مالک ﷺ کے دل میں سرکا تطلیقہ کا اتنا احتر ام ہوتا

جتنابڑے بھائی کے لئے ہوتا ہے تو وہ سرکار علیقے کی بارگاہ اقدس میں بیگز ارش نہ کرتے۔ نیز بیام قابل غور ہے کہ صحابہ کرام ﷺ سرکارعلیہ السلام کی خاطرا بینے بھا ئیوں کو بلکہ ماں باپ کوبھی چھوڑنے پر تیار ہو جاتے۔جس طرح حضرت سعد ﷺ کا واقعہ ہم نے مقدمہ کتاب میں نقل کیا ہے کہ وہ سرکار کی غلامی میں داخل ہوئے ۔ان کی والدہ نے بھوک ہڑتال کردی اورکہا کہ جب تک تونبی یا کے علیقتہ کے ساتھ کفر نہ کرے اور آپ کی نبوت کا انکار نہ کرے میں اس دفت تک پچھ بھی کھا ؤں پیؤں گی نہیں۔تو حضرت سعد ﷺ نے فرمایا اگر تیری سوجان ہوادر باری باری نکلتی رہے پھر بھی مجھے کوئی پر داہ ہیں ہے۔ میں سرکا رعلیہ السلام کوہیں چھوڑ سکتا۔ای طرح زیدین حارثہ ﷺ جب سرکار علیہ السلام کے پاس حاضر تھے تو ان

21

کے والداور چچان کو لینے کے لئے آئے کیکن وہ ان کے ساتھ جانے کے لئے تیارنہ ہوئے۔ ای طرح جس عورت کا خاوند ، باپ ، بیٹا ، بھائی جنگ احد میں شہیر ہو گئے تھے۔لیکن اس عورت کوکوئی پرداہ ہیں تھی وہ یہی یو چھر ہی **تھی کہ نبی رحمت علیقتہ** کا کیا حال ہے؟ جب اس عورت کوسر کا ہوائی ہے کی خبریت کاعلم ہوااور سر کا ہوائی کی زیارت کر لی تو کہنے گئی۔ کل مصیبہ بعدک جلل کہ آیتا ہے کہ جلل کہ آیتا ہے جدتمام سیستیں ہے ہیں۔ الغرض اس قشم کی سینکڑ دن احادیث ادر آثار ہیں جن کا شار ہیں کیا جا سکتا۔ان سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ صحابہ کرام ﷺ کے دل میں نبی پاک علیظتی کی تعظیم اللہ تعالیٰ کی ذات کے بعدسب سے زیادہ تھی۔ نیز بیا مربھی قابل نحور ہے کہ اللہ تعالیٰ نے صفا اور مروہ کی پہاڑیوں کے بارے میں فرمایا: ان الصفا و المروة من شعائر الله. نیز ارشاد باری تعالی ہے: ومن يعظم شعائر الله فانها من تقوى القلوب.

جب صفاا درمردہ کی پہاڑیوں کی تعظیم مومن ہونے کی علامت ہے کیونکہ بید دونوں پہاڑیاں اللہ تعالیٰ کی نشانیاں ہیں۔اور اللہ تعالیٰ کی نشانیاں بنے کی وجہ بیہ ہے کہ وہاں حضرت ہاجرہ علیہا السلام کے قدم گھے ہیں جیسا کہ بخاری شریف میں ہے کہ حضرت ہاجرہ کے سعی کرنے کے دجہ سے ان پہاڑیوں کی سعی کرنی اللہ تعالیٰ نے واجب فرمادی۔ جب حضرت ہاجرہ کے پاؤں لگنے کی دجہ سے پہاڑیوں کی تعظیم مومن ہونے کی دلیل ہے تو پھرنبی یا کے ملاقظہ جوسب انبیاء کے بھی سردار ہیں ان کا ادب صرف بڑے بھائی جتنا ہوگا؟ نیز اگر نبی یاک علیہ السلام کارتبہ بڑے بھائی جتنا ہوتا تو اللہ تعالیٰ کے بیارشادات

نه ي المراحيت المراحيت ولكن الله رمى. ومارميت المراحيت ولكن الله رمى. يزار شادقر بايا: ان الذين يبايعونك انما يبايعون الله يد الله فوق ايديهم-يزار شادبارى تعالى ب ومن يخوج من بيته مهاجوا الى الله ورسوله-يزار شادبارى تعالى ب انهم لفى سكرتهم يعمهون. يزار شادبارى تعالى ب نيزار شادبارى تعالى ب لا اقسم بهذا البلد وانت حل بهذا البلد.

الخيرة من امرهم. مزيدارشادباري ہے: والذين يوذون رسول الله لهم عذاب اليم. نيز ارشاد فرمايا: الم تكن ارض الله واسعة. الغرض جس بهتى كااللدتعالى بيررتبه بيان كر \_جبيها كه مندرجه بالا آيت كريمه \_ خلاہر ہے تو کیاان کی تعظیم بڑے بھائی جتنی واجب ہوگی؟ مولوی سرفراز کے پیش کردہ دلائل کا جواب مولوی سرفراز خان صفدر نے اساعیل کی اس بات کو بچچ ثابت کرنے کے لئے کہ انہیا ، علیہم السلام بڑے بھائی ہیں اور ان کو بھائی کہنا اور یہ کہنا کہ ان کی تعظیم بڑے بھائی کی می کرنی جاہیے چند روایات پیش کیں ہیں جن میں سے اکثر کا جواب ہم اس کتاب کے حصہ اول میں دہے چکے ہیں ۔ دوروایات کا جواب پہلے حصے میں نہیں دیا ج

سکااب یہاں ان روایات کا جواب پیش کیاجا تا ہے۔ مولوی سرفراز کی پیش کردہ پہلی روایت کا جواب مولوی سرفراز نے جامع تر مذی ہے ایک روایت پیش کی ہے کہ حضرت عمر ﷺ نی یا کے منابقہ سے مرہ کرنے کی اجازت مانگی تو نبی پاک متابقہ نے فرمایا۔ اشركنا يا احي في دعواتك ولا تنسنا. کہ میرے بھائی ہمیں بھی دعا وُں میں یا درکھنا اور بھول نہ جاتا۔

مولوی مرفراز صاحب کا استدلال بیکه جب سرکار نے خود فرمایا کہ اے عمر تو میرا بھائی ہواگر ہم بھائی کہ لیں تو کون ی گتاخی ہے۔ تو اس کا جواب ہی ہے کہ سرکارکا یہ فرمان تو اضع برخمول ہے ۔ مثلاً نا نوتو ی اپن بارے میں تحذیر الناس میں لکھتے ہیں کہ میں کودک نا داں ہوں ۔ چنا نچہ ان کی پوری عبارت اس طرح ہے۔ اگر بوجہ کم التفاقی مضمون کا فہم کسی مضمون تک نہیں پہنچا اور ایک طفل نا دان نے شرکانے کی بات کہ دی تو کیا تی بات سے وہ عظیم الثان ہو گیا ؟ گاہ باشد کہ کودک نا داں بغلط ہر ہدف زند تیرے۔ تو کیا ہم کہ سکتے ہیں کہ چونکہ نا نوتو ی صاحب نے خود تسلیم کیا کہ دہ کودک نا داں شے لہذا وہ دواقعی کودک نا داں ہیں۔ مولوی سر فر از کی پیش کر وہ مروا بیت ثانی اور اس کا جواب

مولوی مرتر ارمی چین تروی رواییت تان اور این مولوی مرفراز نے حدیث تقل کی ہے کہ سرکار نے فرمایا: و ددنیا انیا راینا الحواننا قالوایار سول اللہ ولسنا الحوانک قال انتم

اصحابي لكن اخواني الذين ياتون بعدكم.

تواس کے جواب میں ہم بھی یہی گزارش کرتے ہیں کہ سرکار علیہ السلام کا بیفر مان عالیشان بھی تواضع برحمول ہے اس طرح آ پیکھیے کا حضرت زید کوفر مانا . أنت اخونا و مولانا. جیسا کہ بخاری شریف کی روایت میں ہے تو بیجی تواضع پرحمول ہے۔ نوٹ :اگر دہابیہ کے استدلال کا یہی حال رہاتو ہمیں خدشہ ہے کہ وہ آیت کریمہ « ربنا ظلمنا انفسنا وان لم تغفرلنا وترحمنا لنكونن من الخسرين" كود مكي كرحضرت آدم الظيفة كوظالم نه كهنجالك جائمي ؟ الى طرح آيت كريمه

سبحانك إنى كنت من الظالمين. کود کی کرمبیں یونس الطَلِیکا؛ کو ظالم کہنانہ شروع کر دیں۔اس لئے ہم عرض کریں گے۔ کار پا کال رااز قیاس خو د مگیر گرچه ماند در نوشتن شیر، شیر يہاں ايک اور امر قابل غور ہے کہ وہابی حضرات کو حديث پاک ''اکر مو اخا کم " تو نظر آجاتی ہے کیکن بیر حدیث پاک پتہ ہیں اُن کی نگاہوں سے کیوں ادجھل رہتی ہے جس میں سرکا توہیلی سے فرمایا کہ میں تمہارے لیے والد کی جابجا ہوں۔ نوٹ: آیت مبارکہ ياايّهاالذّينَ امنوا لا تقولوا راعنا وقولو انظربًا. اس کا یہی شان نز دل تمام مفسرین نے لکھاہے کہ سلمانوں کو جب سچھ باتیں سمجھ نہیں آتی تھیں تو وہ عرض کرتے یارسول اللہ ہماری رعایت کیجئے کیعنی اس بات کوذ راد ہراد بجئے کیکن یہودی اس لفظ کو بگاڑ کر پڑھتے تو وہ لفظ بن جاتا" راعینا" جس کامعنی ہمارا چرواہا بنہآ۔ التُدتعالى في الله الفظ كابولنا حرام فرما ديا اور فرمايا كه لفظ "راعنا" بنه استعال كيا كرو بلكه انظرنا

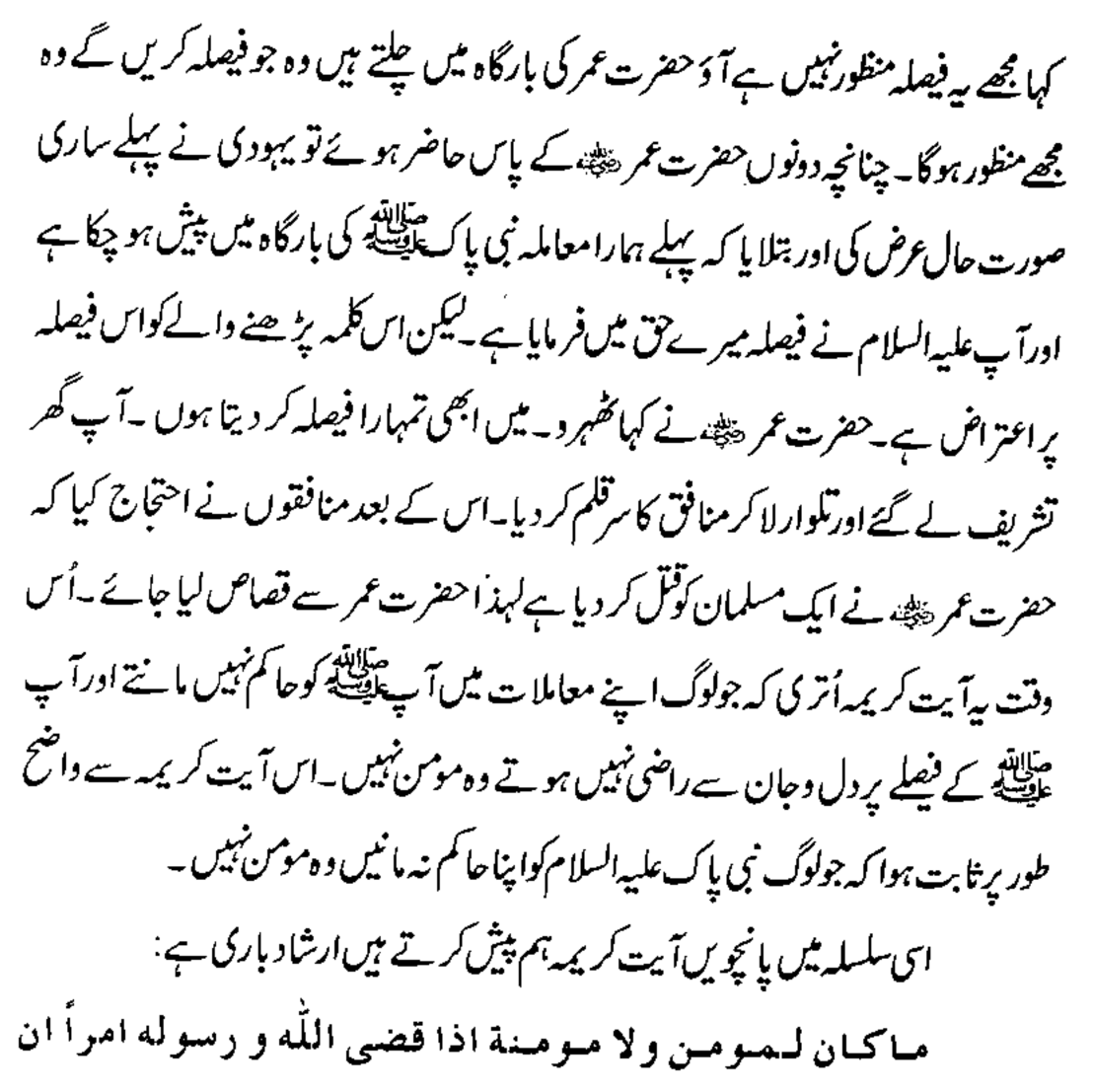
کہا کرد۔ادر جب تم میرے حبیب کی بارگاہ میں بیٹھ کر اُن کی گفتگو سنے میں مصروف ہوتو خوب خور کر کے سنا کرد۔ تا کہ تہیں "انظرنا" کہنے کی ضرورت بھی پیش نہ آئے۔ توجس ہتی کی بارگاہ کے بیآ داب ہوں تو اُن کا ادب صرف بڑے بھائی جتنا ہوگا؟ اور پیچی ارشاد باری تعالیٰ ہے اگرتمہاری آواز میرے نبی پاک کی آواز پر بلند ہو گئی تو تمہارے سارے اعمال برباد ہوجا کی گے اور تمہیں علم بھی نہیں ہوگا۔

https://ataunnabi.<u>b</u>logspot.com/

گتاخانه عبارت تمبر2: مولوى إساعيل دہلوى اپنى اى كتاب " تقوية الايمان" ميں لکھتے ہيں كە 'جس كا تام محمد یا علی ہے وہ سی چیز کا ما لک دمختار نہیں''۔حالانکہ لفظ' محمد' حمد سے مشتق ہے اور حمد کا معنی یہی ہوتا ہے کہ کی اختیاری اوصاف پر اُس کی تعریف کرتا۔تواب لفظ 'محمد' کامعنی بیہ وگا کہ جن کی ہردور میں ہرزمانے میں اختیاری اوصاف پرتعریف کی جائے۔اس نے ثابت ہوا کہ ''محمر'' توہوتا ہی وہی ہے جو بااختیار ہو یو جس نے ریکمہ بولا کہ جس کا نام محمد یاعلی ہے کہ وہ سی چیز کامالک دمختار نہیں۔اُس نے گویالفظ محمد کامعنی ہی نہیں سمجھا۔جوآ دمی سرکارعلیہ الصلوٰ ۃ لتسلیم کے نام مبارک کوہیں سمجھ سکا۔وہ آ چاہیے کے مقام کو کیے شمچھے گا؟ قرآن مجید سرکار عليه الصلوة والتسليم كے خدااداد اختيار كوبيان كرتے ہوئے ارشاد فرماتا ہے: يحلُ لهم الطيبات و يُحرّم عليهم الخبائث. (موره الراف بإره 9) نی پاک ملاہ کے ایک کے لیے پا کیزہ چیزوں کو اُن کیلئے حلال فرماتے ہیں اور نا پاک چزوں کوان کے لئے حرام فرماتے ہیں۔دوسرے مقام پرارشاد باری تعالیٰ ہے: " قباتيلوا الذِّين لايؤمنون باللُّه ولا باليوم الاخرولا يحرمون ماحرَّم (يارە10 سورة انفال) اللَّهُ ورسوله. ترجمہ: قال کرواُن لوگوں سے جوہیں ایمان لاتے اللہ تعالیٰ پراور قیامت کے دن پراور ہیں حرام جانتے اُس چیز کوجس کواللہ اور اُس کے رسول نے حرام کیا۔ اس طرح ارشاد بارى تعالى ب: "مااتاكم الرّسول فخذوه و مانهكم عنة فانتهوا . (ياره28)

ترجمه بجس چیز کارسول پاک علیقت پی تیم دیں اس پر کمل کردادر جس چیز سے منع فرمائيں أس يےرك جاؤ' اس آیت کریمہ سے ثابت ہوا کہ جس طرح اللہ تعالیٰ حکم واجب الاطاعت ہے ای طرح نبی پاک علیقہ کا حکم واجب التعمیل ہے۔ اس لیے وہا بیوں کے پیشوا ابن تیمیہ اپن كتاب 'الصّارمُ المسلول كصفحه 41 پرفرماتے ہيں۔ "قد اقدامه الله مقام نفسه في امره و نهيم و اخباره و بيانِه فلا يجوز ان يفرق بين الله و رسوله في شيئ من هذه الامور. یعن تحقیق اللہ تعالیٰ نے نبی پاک علیہ السلام کواَمرادر نہی میں اوراخبار دبیان میں اپنا قائم مقام بنا دیا۔ پس بیہ جائز نہیں ہے کہ ان امور میں اللہ اور اس کے رسول میں فرق کیا جائے۔ای سلسلے میں ہم قرآن محید سے ایک اور آیت مبار کہ پیش کرتے ہیں۔ فَلا وربِّك لا يومنون حتى يحكمُوُك في ما شَجَر بينهُمُ. (پاره 5 الرا) لینی قسم ہے تیرے رب کی بید اُس وقت تک مومن نہیں ہو سکتے ۔ یہاں تک کہ

تمہیں اپنے تمام جھکڑوں میں اپنا حاکم شلیم نہ کریں اور پھر آپ کے فیصلے کے خلاف اپنے دل میں کوئی تنگی بھی محسوس نہ کریں اور آپ کے فیصلے کوا یے شلیم نہ کریں جیسا کی شلیم کرنے کا حق آيت كريمه كاشان نزول: تفسیر کثیرادرالصارم المسلول' میں اس آیت کریمہ کا شان نزدل بیہ بیان کیا گیا ہے که ایک یہودی اور منافق کا جھگڑا ہو گیا دونوں اپنا جھگڑا لے کرنبی یا ک متلاق کی بارگاہ میں حاضر ہوئے۔سرکار دوعالم علیہ الصلوٰ ۃ والسلام نے فیصلہ یہودی کے ق میں فرمایا۔منافق نے



(سورة الاتزاب ياره 22) يكون لهم الخيرة من امر هم. ترجمہ: سمی مومن مرد اور عورت کو بیدت حاصل نہیں ہے کہ جب اللہ تعالی اور اس سے رسول کسی کے بارے میں کوئی فیصلہ کر دیں کہ وہ اللہ اور اُس رسول کے فیصلے کے بعدانی مرضی پر کمل کرتے۔ اس آیت کا ہم شان نزول بیان کرتے ہیں۔ نبی پاک علیہ السلام نے اپنے آ زادشدہ غلام حضرت زید ﷺ کے لئے حضرت زینب بنت جحش کا رشتہ طلب فرمایا اُن کے بھائیوں نے عرض کی یا رسول الٹیکھیلیے ہیآ ہے کی پھو پھی زاد بہن ہے تو اس کا نکاح

#### ٨.

ایک آزاد شدہ غلام سے ہم کیے کریں ۔لیکن نبی پاک علیہ السلام نے فرمایا میر اتو یہی فیصلہ ہے تو اس وقت اللہ تعالیٰ نے بیآیت اُتاری کہ کمی مومن مرد اور عورت کو بیا فقایار نہیں کہ جب اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول تلفیقہ فیصلہ فرما دیں تو وہ اُن کے فیصلے سے سرتا بی کریں ۔ تو اس آیت کے اتر نے کے بعد حضرت زینب بنت بحش کے اولیا ء راضی ہو گئے کہ کھیک ہے جہاں حضور پاک تلفیقہ رشتہ فرما کمیں ہمیں منظور ہے۔ وجہ استد لال: کسی عورت کا رشتہ کر نے کے بارے میں اُس کے اولیا ء با اختیار ہوتے ہیں کہ جہاں چا ہیں رشتہ دیں جہاں چا ہیں رشتہ نہ دیں کیونکہ رشتہ جو اُن کا اپنا ہوتا ہے تو بیدان کی اپنی صواب دید ہے کہ جہاں منا سب سمجھیں اپنی لڑکی کی شادی کریں ۔لیکن اس آیت کر ای تی کر میں میں اللہ تعالیٰ ہتلا رہا ہے کہ جب میرے نہی

پاک یہ فیصلہ فرما دیں کہ میں نے فلا لعورت کا رشتہ فلال مرد سے کرتا ہے تو پھراس عورت کے اولیا ء کو کو کی اختیا رنہیں رہتا اُن کو یہی چا ہے کہ نبی پاک کے فرمان پر سرشلیم خم کر دیں ۔ نبی پاک علیہ السلام کے مختار ہونے کی اس سے بڑی دلیل اور کیا

ہو سکتی ہے کہ لوگوں کے دنیا دی معاملات کے اندر بھی سرکار علیہ السلام تصرف فر ما سکتے ہیں اور بیہ واقعہ جو ہم نے نقل کیا ہے۔تفسیر ابن کثیر اورتفسیر قرطبی کے اندر منقول ہے اسی طرح تفسیر درمنثو رکے اندربھی موجود ہے ۔ ومابیہ کے ایک اعتراض کا جواب: وہابی حضرات ایک داقعہ چیش کرتے ہیں کہ نبی پاک نے ایک بارفر مایا کہ میں شہد استعال نہیں کروں گاتو اللہ تعالیٰ نے آیت کریمہ اتاری۔ يا ايها النبلي لم تحرم ماحل الله لك . (سورة التريم يارو 28)

#### Λf

ترجمہ: اے نج تلاقیہ آپ اس چیز ہے کیوں رکتے ہیں جو اللہ تعالیٰ نے آپ کے لیے طلال کی ہے۔ تو دہا بی حضر ات کا استد لال یہ ہے اگر نبی پاک تلیف مختار ہوتے تو اللہ تعالیٰ یہ کیوں ارشاد فرما تا کہ تم اُس چیز ہے کیوں رکتے ہو جو اللہ تعالیٰ نے آپ کے لیے طلال کی؟ وہا بیہ کے اعتر اض کا جواب: اس آیت کر بمہ ہے جو انہوں نے استد لال کیا ہے اس کے بارے میں گز ارش یہ ہے ہے کہ یہ تو اللہ تعالیٰ سرکا تلقیق کی عزت افز الی فرما رہا ہے کہ ہم نے تو شہد حلال کیا تپ کے استعال کی خاطر اگر آپ بھی استعال نہ فرما کہا ہے کہ ہم نے تو شہد حلال کیا فا کہ ہے دو کی میں تو ہمارے حلال کرنے کا کیا تو کہ تو اللہ تعالیٰ کی خاطر اگر آپ بھی استعال نہ فرما کیں تو ہمارے حلال کرنے کا کیا قائدہ دو کی میں خطرت یعقوب اللی بھی نے فرمایا تھا کہ میں اونٹ کا گوشت استعال نہیں خاص گروں گا تو اس وقت اللہ تعالیٰ نے نہیں فرمایا کہ تم کیوں استعال نہیں کرتے؟ تو جہاں اللہ تو الی یہ فرما رہا ہے کہ آپ از دان جلی رضا مندی کے لیے شہد جیسی مرغوب چیز کو کیوں ترک فرماتے میں از دان جو آپ کی رضا مندی کا خیال رکھنا چاہے نہ کہ آپ کی تو ای کی کی کہ میں الہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کو کیوں ترک

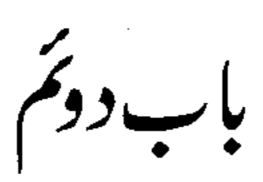
کی خاطر شہد کا استعال ترک فرمادیں۔ جب میں خالق وما لک ہو کر آپ کی رضا کا طلب گارہوں تو از داج مطہرات کو بھی آپ کی خوشنودی کا خیال رکھنا جا ہے۔مثلاً ارشاد باری تعالی ہے۔ (سورة البقره ياره 2) فلنولينك قبلة ترضها. ترجمہ: ہم آپ کوا یسے قبلے کی طرف پھیریں گے جو آپ کو پسند ہوگا۔ یہاں اللہ تعالیٰ نے لفظ قبلہ جو ہے نکرہ ذکر کیا ہے رہیں فرمایا کہ ہم آپ کو کس مخصوص قبلے کی طرف پھیریں گے مثلاً کعبہ کی طرف بلکہ ہم قبلہ اُس کو بنا کمیں گے جس کو آپ يستدكرت موں \_ كيونك، بمارا مقصودتو آب كوراضى ركھنا ہے \_ اسى طرح فرمايا:

لضلى پارە30) (سورة دالىخى پارە30) ولسوف يعطيك ربك فترضى. ترجمہ: آپ کوآپ کارب اتناعطا کرے گا کہ آپ راضی ہوجا ئیں گے۔ اس طرح ارشاد فرمایا: فسبح اطراف النهار وانا الليل لعلك ترضى . (سوره طرپاره 16) ترجمه: الله تعالى كي بنيح دن ميں بھى ليھيح اوررات ميں بھى ليھيح تا كه آپ راضى ہو جائیں۔ اورای طرح حدیث پاک کے اندرآ تاہے۔حضرت عائشہ صدیقہ فرماتی ہیں : والله مااري ربك الايسارع في هواك. (بخاري، مملم) ترجمه: حضرت عائشة صديقة فرماتي بين مين يهيم محصى موں كه آپ يا الله كارب آپ کی مرضی پوری کرنے میں جلدی فرما تار ہتا ہے۔ ای طرح حدیث قد می شریف میں ہے: كلهم يطلبون رضائي وانا اطلب رضاك يا محمد .

ترجمہ: ہرایک میری رضا کا طلبگار ہے اورا ہے میں آپ رضا کا طلبگار ہوں امام اہلسنت فرماتے ہیں: خد اکی رضا چا بتے ہیں د و عالم خدا جاہتا ہے رضائے محمد ادر نبی پاک علیہ السلام کے شہد کے استعال سے رُک جانے کی اصل وجہ پیٹھی کہ اللد تعالى بيه جا جتاتها كه نبي ياك كي امت كواس مسئلے كاعلم ہونا جا ہے اگر كمي حلال چيز كوحرام كر لیاجائے توققهم بن جاتی ہے اس لئے اُللہ تعالیٰ نے سرکار کی توجہ اس امرے ہٹالی اور آپ نے

اس امرى طرف توجه نذ فرمانى كه ميرا شہد كو حرام تشهر الينا الله تعالى كنز ديك خلاف اولى موكاتو اس لئے آپ نے فرمايا كه ميں شہد استعال نہيں كروں گا۔ الله تعالى نے بعد ميں فرمايا: قد فوض الله لكم تحلة ايمانكم. (سورة تحريم پاره 28) ترجمہ: كه الله لكم تحلة ايمانكم. (سورة تحريم پاره 28) علامہ آلوى فرماتے ہيں: قد ينسد باب الفر اسة على الكاملين لحكم يويد ها الله" ترجمہ: بعض اوقات اللہ تعالى كى حكمت كے پش نظر كاملين كى توجہ كى كام سے مثا

ويتاہے۔



(نبی علیہ السلام کے تشریعی اختیارات کا ثبوت احادیث کی روشن میں)

حديث كمبر1: ستحجیح مسلم شریف میں حدیث ہے کہ نبی پاک علیہ السلام نے فرمایا کہ اے لوگوتم پر

بحج کرنافرض ہے۔ جج کردایک صحابی نے عرض کی :یارسول اللہ! کیاہر سال بحج کرنافرض ہے؟ آپ خاموش ہے۔ اُس نے پھر عرض کی یارسول کیاہر سال جح فرض ہے؟ نبی کریم ایک تیج خاموش رہے۔ اُس نے پھر عرض کیا:یارسول اللہ! کیاہر سال جح فرض ہے؟ تو سر کا تعلیق نے ارشاد فرمایا۔

لوقلت نعم لوجبت. ا گرمیں کہہ دیتا کہ ہرسال جح کرنا فرض ہےتو پھر ہرسال جح کرنا فرض ہوجاتا۔ ملاعلی قاری اس حدیث کی شرح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ نبی یا کے تلاقیقے کے اختیار میں بیہ بات شامل تھی کہ جس چیز کو جا ہیں فرض کر دیں ۔ یہی عبارت مولو کی شبیر احمہ نے فتح الملہم شرح صحیح مسلم میں لکھی ہے۔ حضرت شیخ محقق عبدالحق محدث دہلوی فرماتے ہیں کہ نبی یا کے <mark>متلاطقہ</mark> احکام کے لحاظ ے بااختیار تھے جس چیز کو جا بخے فرض یا داجب فرما سکتے تھے۔ حديث تمبر2: یسنن ابو دادد جلد اول صفحہ 61 پر حدیث یاک موجود ہے کہ نبی **پاک ملک کی** 



بن شيبة ان كوثقة اور شبت كمتم بيس ابن حبان ان كوشقنين مي شماركرت مي - ابن خراش ان كوثقة اورابن سعد ان كوثقة اوركثير الحديث كمتم مي - نيز امام ابوحاتم في بحص ان كوثقة قرار ديا مودوى سرفراز صاحب كى اس تضاد بيانى سے ثابت مو كيا كه اگر كوئى روايت أن كر مسلك كے خلاف موتو أس كى سند ميں كسى راوى پر جرح نقل كركو أس حديث كوضعيف قرار ديتے ميں ليكن اگراى راوى كى روايت أن كے مسلك كى تائيد كر رہى موتو بھر أس راوى كوثقة قرار ديتے ميں \_حضرت سے سوال مد ہے كہ اگر داد دين الكلام

٨٦

میں آپ نے ان کو ثقنہ کیوں قرار دیا اور اگر ثقنہ تھا تو اپنی کتاب دل کا سرور میں ان کو ضعیف کیوں کہا۔مولوی سرفراز صاحب کے بزرگ اور پیشوا مولوی خلیل احمد سہار نیوری اپنی کتاب ''بذل المجہو د'' شرح ابودا وَد میں لکھتے ہیں۔

فيظا هر هذا انه اسقط عنه ثلاث صلوات فكان من خصائصه انه

يخص من شاء بماشاء من الاحكام ويسقط عمن شاء ماشاء من الواجبات" لر (بزل المجودجلر 3 صفحه 234)

ترجمہ: نبی پاک علیظت کی خصوصیات میں سے بیہ ہے کہ آپ جس کو چاہیں اور جس عظم سے چاہیں منتنی فرمادیں اور جس سے چاہیں فرائض میں سے جس چیز کو چاہیں معاف کر دیں۔ ای مضمون کی عبارت نو دی شرح صحیح مسلم ، ابو بکر دصاص کی احکام الفر آن اور امام سیوطی کی خصائص کبر کی میں بھی موجود ہے۔مولوی شبیر احمد عثانی نے بھی مسلم شریف کی شرح میں بیہ بات نقل کی ہے۔

نوٹ : مولوی خلیل احمد نے براہین قاطعہ میں لکھا ہے نبی پاک سے شیطان کاعلم

زیادہ ہے۔ادراردوزبان نبی یاک نے مدرسہ دیوبند سے کیمی ۔ای طرح لکھا ہے کہ نبی کا میلا د منانا کنہیا کے جنم دن منانے کی طرح ہے۔ اس طرح لکھا ہے کہ نبی پاک کو بید بھی نہیں پتہ کہ میں جنت میں جاؤں گایانہیں۔ یعن خلیل احمہ کانظریہ ہے کہ نبی یاک کوا**چی نجات کاعلم** نہیں ہے۔ بہرحال ان عبارات کاردتو ہم نے ای کتاب کے پہلے جصے میں مغصل طور پر کر دیا ہے یہاں یہ بتلا نامقصود ہے کہ مولوی سر فراز صاحب ان عبارات کو تیج مانے ہیں جن میں نبی پاک کی شدید ترین گستاخی پائی جاتی ہے لیکن ای خلیل احمد کی اس عبارت کو حضرت صاحب نہیں مانتے جس میں ٰ بیہ کہا گیا ہے کہ نبی یاک جسے چاہیں فرائ**ض کوبھی معاف کر سکتے ہیں۔** 

Λ۷ -

ہرحال بیان کی بدیختی ہے کہ نبی پاک کی عظمت ِشان پر دلالت کرنے والی عبارات چاہے اُن کے اکابر کی ہوں یا دوسرے بزرگوں کی وہ اُن کے نز دیک قابل تسلیم ہیں ہیں۔ حديث كمبر3: صحاح ستہ میں حدیث پاک موجود ہے کہ ایک اعرابی نے رمضان شریف کے اندر جان ہو جھ کراپی بیوی کے ساتھ جماع کرلیا۔اور پھراس کے بعد سرکا یو بیش کی بارگاہ میں حاضر ہوا کہ یارسول اللہ مجھ ہے ایک بڑا گناہ سرز دہو گیا ہے کیونکہ میں جان بوجھ کواپنی بیوی کے ساتھ جماع کر بیٹھا ہوں اور میر اروز ہ فاسد ہو گیا ہے۔تو نبی پاکے چیکٹی نے ارشاد فرمایا کہتم ایک غلام آزاد کرو۔ اُس نے کہا کہ میرے اندرتو بیطاقت نہیں ہے تو پھر آ چ<del>اہیں</del> نے ارشاد فرمایا که سانگھروز بے رکھو۔ اُس نے عرض کی : یا رسول اللہ! جب مجھ سے ایک بھی روز ہ پورانہیں ہو سکاتو میں ساٹھ روز ہے کیسے رکھوں گا؟ پھر آپ نے فرمایا : ساٹھ مسکینوں کو کھا نا کھلا وَ اُس نے کہا کہ میں غریب آ دمی ہوں میں اُس کی بھی طاقت نہیں رکھتا۔ ای دوران ایک آدمی سرکا ہوایت کی بارگاہ میں بندرہ صاع تھجوروں کا ایک ٹو کرالے کر آیا تو آپ چاہتے نے

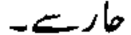
ارشادفر مایا کہ اس کوصد قبہ کر دو۔ اُس نے کہا کہ مجھ سے زیادہ کوئی غریب اس شہر میں موجود نہیں ہے۔تو سرکا جلیلیہ نے ارشادفر مایا کہ چلو یہ محجور پن تم خوداستعال کرلو۔ دارتطنی کے اندر بهالفاظ بھی زائد ہیں۔ اذهب قد حفر الله عنك. حاالله تعالی نے تیرا کفارہ ادا کر دیا۔ بیحدیث اگرچہ ضعیف ہے لیکن پہلی صحیح حدیث کی تفسیر کرسکتی ہے۔علامہ کبی کبیری ہ**یں لکھتے ہیں کہ ضعیف حدیث کی صحیح حدیث کی تفسیر کر سکتی ہے۔ مزید گزارش بیہ ہے کہ کی ضعیف** حدیث کے اندر بھی نہیں آیا کہ نبی پاکے علیظتے نے فرمایا ہو کہ جب تیرے حالات اچھے ہو

٨٨

جائیں اور گنجائش پیدا ہو جائے تو پھر کفارہ ادا کرنا۔اور خلاہر حدیث کا تقاضا یہی ہے کہ نبی یا کے علیقتیج نے اُس کو کفارہ معاف فرما دیا۔ دیسے سرکار کا بیہ جوارشاد گرامی ہے کہ بیہ پندرہ صاع تحجوروں کا ٹو کرالے جااورلوگوں میں تقشیم کردے تیرا کفارہ ہوجائے گا۔توبی بھی سرکار <sup>ستاین</sup> کی خصوصیت تھی کیونکہ ویسے تو کفارہ تمیں صاع ہوتا جا ہے تھالیکن سرکار نے پندرہ صاع تھجوروں کواُس کے کفارے کیلئے کافی قرار دیا۔ اس حدیث کی یہی تشریح علامہ عینی نے عمدۃ القار یمیں،علامہ ابن حجرنے فتح الباری میں،علامہ تسطلانی نے ارشاد الساری میں اور شیخ نور الحق محدث دہلوی نے تیسیر القاری میں فرمائی ہے۔علامہ کرمانی نے الکوا کب الدراری میں،علامہ یعقوب نے الخیر الجاری میں اور علامہ ابن بطال نے بخاری شریف کی شرح میں یہی لکھا ہے کہ بیہ نبی پاک علیقہ کی خصوصیت ہے۔ای طرح مولوی انورشاہ کشمیری نے قیض الباری شرح بخاری میں ،علامہ علی قاری نے مرقا ۃ شرح مشکوۃ میں، حضرت شیخ محقق عبدالحق محدث دہلوی نے لمعات میں اور علامہ ابن ہا م نے فتح القد بر میں لکھا ہے ۔ ای طرح کلا بیشرح مدابیہ میں یہی مضمون موجود ہے ۔علامہ

زرقانی نے موطاامام مالک کی شرح میں ادر مولوی زکریا کا ندھلونی نے اپنی موطا کی شرح میں لكھاب. حديث تمبر 4: سیح مسلم شریف میں حدیث یاک ہے کہ نبی پاک **مت**لاقی نے عورتوں سے بیعت لیتے ہوئے فرمایا کہ ہیں نو جنہیں کرتا ہوگا کیونکہ نو جہ کرتا گناہ ہے تو حضرت ام عطیہ نے عرض ی : یا رسول اللہ ! جب میر ا ایک رشتہ دار فوت ہو گیا تھا تو فلال کھر والوں نے میرے پاس آ کرنو حہ کیا تھا بچھے اچازت ہے کہ میں اُن کا بدلہ چکا دوں؟ سرکا ملک نے فرمایا: ہاں تچھ

اجازت ہے۔ ا*س حدیث کی شرح کرتے ہوئے* امام نوو<mark>ی فرماتے</mark> ہیں کہ نبی پاکستانی کے بیہ اختیار حاصل ہے کہ جس کو چاہیں اور جس تکم سے چاہیں متنقل کر دیں۔ حديث تمبر5: بخاری شریف کے اندر حدیث پاک ہے کہ حضرت علی ﷺ نے ابوجہل کی بٹی سے نکاح کرنے کاارادہ فرمایا تونبی پاک نے خطبہ دیتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ اللہ کے دشمن کی بیٹی اوراللہ کے صبیب کی بٹی ایک گھر میں جمع نہیں ہو سکتیں ۔تو سرکا تطلیق کے اس اعلان کے بعد حضرت علی ﷺ نے نکاح کرنے کاارادہ ترک فرمادیا۔ اب خور کرنے کا مقام ہے کہ (سورہ نسا پارہ ۲) میں اللہ تعالیٰ کا داضح حکم ہے۔ فانكحوا ماطاب لكم من النساء مثنىٰ وثلاث و رباع'. ترجمہ بتم نکاح کردان عورتوں سے جوتمہیں اچھی گیں دود و سے تین تین سے چار



کیکن اس عام تکم کے باوجود نبی یاک نے حضرت علی 🚓 برحرام کردیا کہ دہ حضرت فاطمنَة الزہراء کی زندگی میں دوسرا نکاح نہیں کر سکتے تو بیہ سرکار کے مختار ہونے کی دلیل ہے کہ جومل فی نفسہ جائز تھا سرکا ہوئیں ہے اس کواپنے خداداداختیارات کی دجہ سے ناجائز کر دیا۔ اس سے سرکار علیقیہ کامخارکل ہونا ثابت ہوتا ہے۔ حديث تمبر6: بخاری شریف ادر دیگر صحاح ستہ میں حدیث پاک موجود ہے کہ ایک اعرابی سے نبی یا کے متالیقہ نے گھوڑاخریدا۔ بعد میں پھھلوگوں نے اُسے زیادہ قیمت کی پیش کش کی تو وہ سرکار

کوچھوڑ کران کو گھوڑا بیچنے پر تیار ہو گیا اور سرکا تکاہیں کو عرض کرنے لگا کہ آپ نے لیتا ہے تو لے کیں درنہ میں کسی اور کوفر دخت کرنے لگا ہوں ۔تو سرکا ریکھیے بنے فرمایا پہلے میں تجھ سے بیچ کر چکاہوں کیکن اُس نے کہا کہ گواہ پیش کرو کہ آپ نے مجھ سے گھوڑ اخریدا ہے۔تو صحابہ کرام 🚓 اُس کو کہتے تھے کہ بنی پاک علیظتی معاذ اللہ غلط بات کہ رہے ہیں آپ نے تجھ سے خرید اے شہمی تو فرمارے ہیں۔معاذ اللّٰدسرکارغلط بات کیسے فرما سکتے ہیں۔لیکن صحابہ کرام باوجودیہ بات کہنے کے گواہی نہیں دے سکتے تھے اس لئے کہ موقعہ پرکوئی موجود نہیں تھا۔ ایک صحابی حضرت خزیمہ بن تابت المظاري المحرك موت اوركها: بارمول الله إيس كوابي ديتا مول كه آب ف السي صحور ا خریدا ہے اور اس نے آپ کے ہاتھ پر بیچا ہے۔ نبی پاک علیظی سے پوچھا کہتو کیے گواہی دیتا ہے کیاجب سوداہواتھاتو تو ہمارے پاس موجودتھا؟انہوں نے عرض کی بیارسول اللہ اجب ہم آسان کی خبروں پر آپ کی تصدیق کرتے ہیں تو زمین کے معاملے پر آپ کی تصدیق کیوں نہیں کریں گے۔ یعنی جب آپ ہمیں آسان کی *خبر*یں سناتے ہیں تو ہم آپ کی بات کوت**ن اور کچ جانتے ہیں تو** پھرزمین پر طے پایاجانے دالا معاملہ اُن خبر دل کی نسبت کم درجہ رکھتا ہے تو ایسے معاملات پر تو ہم

بطریق ادلی آپ کی تصدیق کریں گے اب غور کرنے کا مقام ہیہے کہ اللہ تعالیٰ کا داختے تھم ہے کہ واستشهد واشهيدين من رجالكم. (سورة البقره ياره 3) ترجمہ: گواہ بناؤ مردوں میں سے دومرداگر دومرد نہ ہوں تو ایک مرد اور دوعورتیں لیکن اللہ تعالیٰ کے عام تکم کے باوجود نبی پاک علیظتی نے فرمایا کہ جس کے لئے خزیمہ گواہی د ہے دیں ان کی گواہی دو کے برابر ہوگی ۔تو اس حدیث یا ک سے داختے طور پر نبی یا ک ملاہیے کا مختارکل ہونا ثابت ہوتا ہے۔

حدیث نمبر 7: نبی پاک یک یک نے ایک بارارشاد فرمایا کہ جوآ دمی عید کی نماز سے پہلے قربانی کر لے وہ آ دمی دوبارہ قربانی کرے ۔ تو ایک صحابی حضرت ابو بردہ این نیار نے عرض کی یا رسول اللہ میں تو قربانی عید کی نماز سے پہلے کر چکا ہوں اب میرے پاس ایک صرف چھ ماہ کا جرا ہے اب میں کیا کروں؟ تو سرکا تولیک نے فرمایا تو چھ مہینے کا ہی قربان کرد سے تیری قربانی ہوجائے گی لیکن تیر بیلاوہ اگر کوئی چھ ماہ کا جراقربان کر ے گا تو اس کی قربان کرد سے تیری قربانی ہوجائے تم ما ہی کے ساتھ حاص تھا۔ بی حدیث پاک بخاری شریف کے اندر موجود ہے ای طرح کا ایک دافعہ بخاری شریف کے اندر حضرت عقبہ بن عامر کے بارے میں بھی منقول ہے۔ تر پی کر پر میں بی کی تی کر میں تھی کر چاہوں این عرف کو اور حضرت زیر بن عوام کو ریشی کی را پہنے کی اجازت دے دی کیونگہ ان کو خارش تھی۔ کی را پہنے کی اجازت دے دی کیونگہ ان کو خارش تھی۔ کی را پہنے کی اجازت دے دی کیونگہ ان کو خارش تھی۔ کی را پہنے کی اجازت دے دی کیونگہ ان کو خارش تھی۔ کی را پہنے کی اجازت دے دی کیونگہ ان کو خارش تھی۔ کی را پہنے کی اجازت دے دی کیونگہ ان کو خارش تھی۔ کی را پہنے کی اجازت دے دی کیونگہ ان کو خارش تھی۔ کی را پہنے کی اجازت دے دی کیونگہ ان کو خارش تھی۔ کی را پہنے کی اجازت دے دی کیونگہ ان کو خارش تھی۔ کی را پہنے کی اجازت دے دی کیونگہ ان کو خارش تھی۔ کی را پہنے کی اجازت دے دی کیونگہ ان کو خارش تھی۔

حديث تمبر 9: نبی یا کے ایک نے ارشاد فرمایا اگر مجھے این امت پر مشقت کا خوف نہ ہوتا تو میں اُن پرمسواک کرنافرض کردیتا۔ بیجدیث یاک مسلم شریف کے اندرموجود ہے۔ ` حديث نمبر 10: ایک آ دمی سرکا رغایشته کی بارگاه میں حاضر ہوا اور عرض کی کہ میں اسلام تب قبول کروں گا کہ جب جھے تین نمازیں معاف کی جائیں۔(منداحمہ 33:5) نی کریم اللہ نے اس کی شرط پراے مسلمان کرلیا۔

نوٹ : اس حدیث پاک سے ثابت ہوا کہ نبی پاک ﷺ جس کو چاہیں فرائض معاف بھی کریکتے ہیں۔ حديث تمبر 11: نبی پاک علیقی نے عرفات اور مزدلفہ کے اندر نماز وں کو جمع فرمایا لیعنی آپ نے عرفات کے اندرعصر کوظہر کے دقت میں پڑھامز دلفہ میں مغرب کوعشاء کے دقت میں پڑھا حالانکہ قرآن مجید میں صاف تھم ہے۔ انّ الصلونة كانت على المومنين كتاباً موقوتا" ترجمہ: بے شک نماز مومنوں پر مقررہ دفت پر فرض ہے۔ حديث تمبر 12: حضرت براء بن عازب ﷺ کونبی پاک حلیقت فی سونے کی انگوشی پہنے کی رخصت دی۔ بیر حدیث پاک مندامام احمہ کے اندر موجود ہے۔ حالانکہ ابو داؤد اور نسائی شریف

میں حدیث پاک ہے کہ نبی پاک علیظتہ نے ایک ہاتھ میں سونا پکڑااورایک ہاتھ میں ریشم اور فر مایا: بید دنوں میری اُمت کے مردوں پر حرام ہیں۔ کیکن اس کے باوجو دسر کا تلاہیے نے اُن کو رخصت عطافر مائی۔ حديث نمبر13 : نبی یا کے منابقہ نے حضرت انس بیٹی، کو سورج طلوع ہوتے وقت روزہ رکھنے کی (زرقاني على المواہب) احازت عطافر مائی۔

حديث تمبر 14:

ایک عورت نے اپنے خاوند کی شکایت کی کہ یا رسول اللہ میرا خاوند ہمیشہ سورج طلوع ہونے کے بعد نماز اداکرتا ہے۔ سرکا تعلیق نے اُس سے پوچھا کہ کیا وجہ ہے تو اس نے عرض کی یارسول اللہ ہم ایسے لوگ ہیں جورات کو کھیتی کے کام میں مصروف رہے ہیں تو نماز صبح کے وقت پر ہمیں جا گئے کی ہمت نہیں ہوتی تو سرکا تعلیق نے فرمایا جب تو جا گے تو نماز پڑھالیا کرر بی حدیث پاک ابوداود شریف کے اندر موجود ہے۔ ای طرح مند امام احمد اور مشکو ق شریف کے اندر بھی بیروایت موجود ہے۔

نوف : اس حدیث پاک سے صراحنا ثابت ہوا کہ نبی پاک بی تیانی سے محابی کو نماز باجماعت پڑھنے سے بھی منتنی کر دیا اور قضانماز پڑھنے کی بھی رخصت عطافر مائی ۔ کیونکہ اگریہ تحکم سب کے لئے عام ہو کہ جب بھی جا گیس نماز پڑھ لیس تو بھر توضح کی نماز کی جماعت بھی ختم ہو کر رہ جائے گی اور اکثر و بیشترضح کی نماز کے دفت لوگوں کو نیند کے ساتھ زیا دہ ابتلاء ہوتا ہے۔

بخارى ادرمسلم شريف ميں حديث ياك ہے كہ منافقوں پر عشاءادر صبح كى نماز سب سے زیادہ بھار**ی ہے۔ کسی نے سرکا ت**لیشہ کی بارگاہ م*یں عرض* کی :یارسول اللہ!فلاں آ دمی سوتار ہا حتیٰ کہا*س کی ضبح کی نماز قضاہو گئی تو*نبی یا کے علی<sup>تی</sup> یے ارشاد فرمایا: شیطان نے اس کے کانوں میں پیشاب کردیا تھا۔اور بیجدیث بخاری شریف کے اندرموجود ہے۔ ای طرح حدیث یاک کے اندرآتا ہے کہ جب بندہ سوجائے تو شیطان اُس کے او پر تین گر ہیں لگا دیتا ہے اور کہتا ہے سوتارہ ابھی رات کا بڑاوقت باقی ہے تو اگر وہ ضبح بیدار ہو جائے اور اللہ تعالی کویا دکر ہے اور دضو کر بے تو وہ آ دمی سارا دن خوش اور چست رہتا ہے۔اور پا کیزہ دل والا ہوجاتا ہے۔اوراگر وہ اُٹھ کرنماز نہ پڑھے تو وہ سارا دن سبت اور تمکین رہتا

90

ہے۔ان تمام دلاکل سے ثابت ہوا کہ نبی پاک علیظتہ نے فرمایا کہ جب تو بیدار ہوتو نماز پڑھ الے توبیائ کی خصوصیت تھی ہرایک کے لیے تکم نہیں ہے۔ . حديث تمبر 15: نبی کریم ایش نے ارشاد فرمایا کہ عنقریب ایک آدمی ہو گاجوا پنی آرام کری پر تکبید لگا کر بیٹھا ہو گاادر کیے گاصرف قرآن مجید کولازم پکڑ وجو پچھاس میں حلال کیا گیا ہے اس کو حلال مجهواورجو پچھرام کیا گیاہےا۔۔۔۔ حرام مجھو۔ پھرارشادفر مایا: الا انَ ما حرم رسول الله مثل ما حرم الله. (ابوداودشريف) ترجمہ: جو پچھالٹد تعالیٰ کے نبی پاک علیظہ نے حرام کیا ہے وہ ایسے بی حرام ہے جس طرح وہ حرام ہے جس کوخوداللہ تعالیٰ نے حرام کیا۔ نوٹ : بیتو ہم نے نبی پاک علیظتی کے تشریعی اختیارات کا مختصر اُثبوت بیش کیا۔ اب ہم نبی پاک علیقہ کے تکوینی اختیارات پر چند دلائل پیش کرتے ہیں۔

نی یا کے علیظتی کے تکوینی اختیارات پر پہلی لیل: ارشاد باری تعالی ہے: و كذلك مكّناً ليوسف في الارض يتبوا منها حيث يشاء (يارہ13 سورۃ پوسف) ترجمہ: ادریوں قدرت دی ہم نے یوسف کوزمین میں جگہ پکڑتا تھا اس میں جہاں جا ہتا تھا۔(ترجمہ محمودالحس) مولوی شبیر احمد عثانی دیوبند کے شیخ الاسلام اس آیت کی تغییر کرتے ہوئے فرماتے

۹۵ -

ہیں جہاں چاہتے اترتے اور جو چاہتے تصرف کرتے گویا زبان بن الولید برائے نام بادشاہ تھا حقيقت ميں حضرت يوسف الظليلا بادشاہی کررہے تھے۔تفسير عثانی صفحہ 419۔ وجبه استدلال: جب يوسف الظليلا كواللد تعالى في بيكمال عطافر مايا كه وه جهان جا<u>ہے تھ</u>تصرف کرتے تھےتو پھرنی الانبیا ﷺ کا کیا مقام ہوگا۔ مولوي قاسم نا نوتوي ديوبندي قصائد قاسم ميں لکھتے ہيں : انبیاء کے سارے کمال ایک بچھ میں ہیں تیرے کمال سمسی میں نہیں مگر دوجار اورمولوی حسین احمد مدنی شہاب ثاقب میں اپنااورا پنے اکابر کاعقیدہ بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ہم نبی پاک علیق کی کوتمام کمالات جا ہے وہ علمی ہوں یا عمل ہوں یا اور کوئی بھی کمال ہواُس کے ساتھ آپ کواولاً موصوف مانتے ہیں یعنی جو بھی کمال ہواور جو بھی نعمت ہو دہ پہلے نبی پاک علیق پر کو **لتی ہے چھرآپ کے داسطے سے کسی اور کو لتی ہے۔** 

دليل تمبر2: ارشاد بارى تعالى ہے: ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر انَّ الارض يرثها عبادي الصالحون. (سورة الانبياء ياره 17) ترجمہ:اورہم نےلکھ دیا ہے زبور میں نصیحت کے پیچھے کہ آخر زمین پر مالک ہوں گے میرے نیک بندے۔(ترجمہ کمودالحن) مولوی شہبر احمد عثانی اس آیت کی نشر یح کرتے ہوئے لکھتے ہیں کامل وفادار بندوں ہے جن تعالیٰ کا دعدہ ہے ان کو دنیا اور آخرت کی کامیابی اور اس زمین اور جنت کی

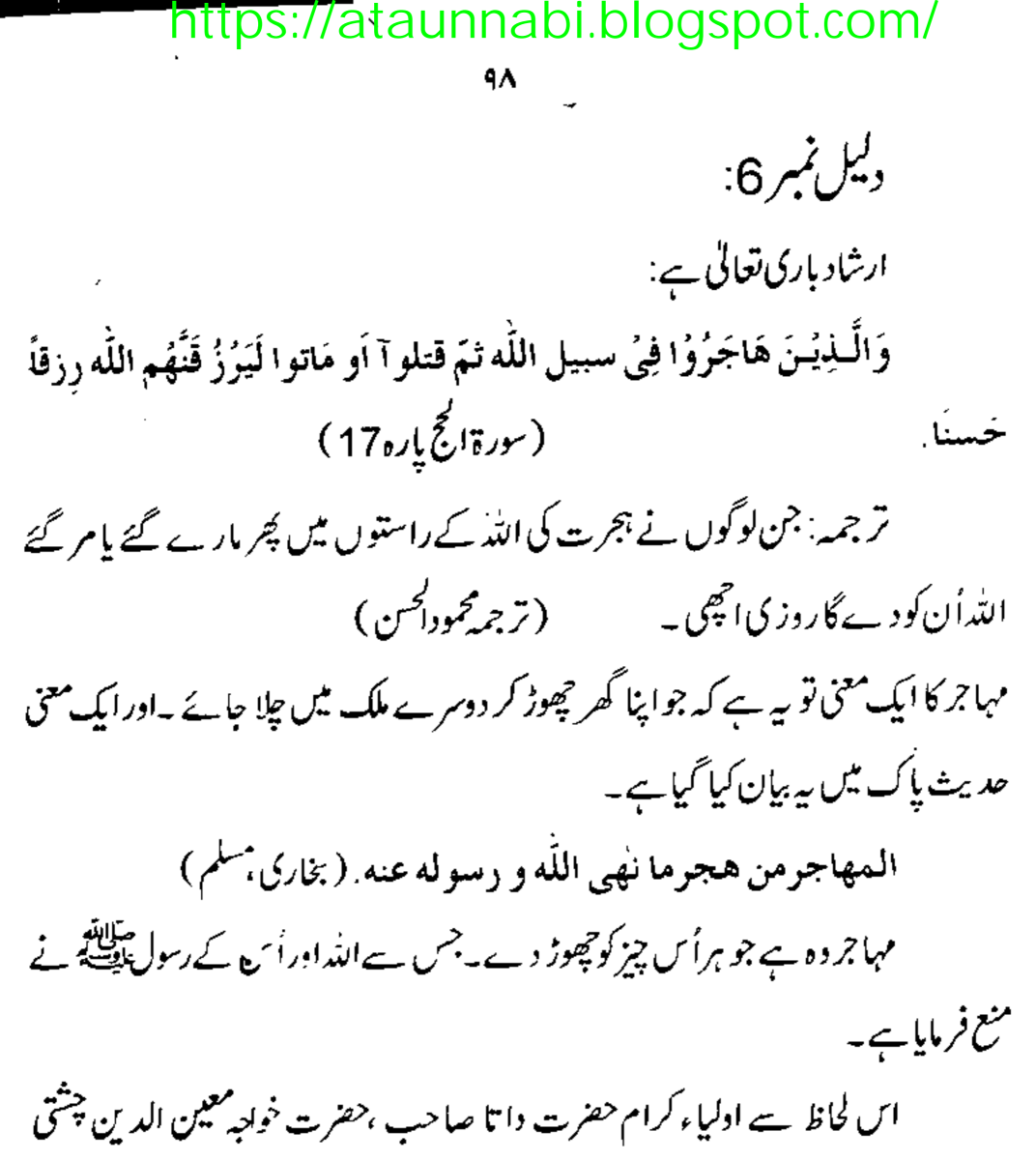
زيمين كادارت بنا كالد چنانچ فرمايا . ان الارض لله يور ثها من يشاء من عباده و العاقبه للمتقين . (اعراف ركو ع10) انالننصر رسلنا والذين امنوا فى الحيوة الدنيا و يوم يقوم الاشها د. (مومن ركو ع6) (مومن ركو ع6) فى الارض كدما استخلف الذين من قبلهم و ليمكنن لهم دينهم فى الارض كدما استخلف الذين من قبلهم و ليمكنن لهم دينهم الذى ارتضى لهم . وجداستدلال : جب نى پاكتينية كى امت كے نيك لوگوں كو اللہ تعالى زيمن پر اقتر ارعطافر مانے كادعد فرما چكا ہے تو پحرنى الانمياء كا كيا مقام ہوگا۔ وليل تمبر 3:

ارشاد بارى تعالى ب:

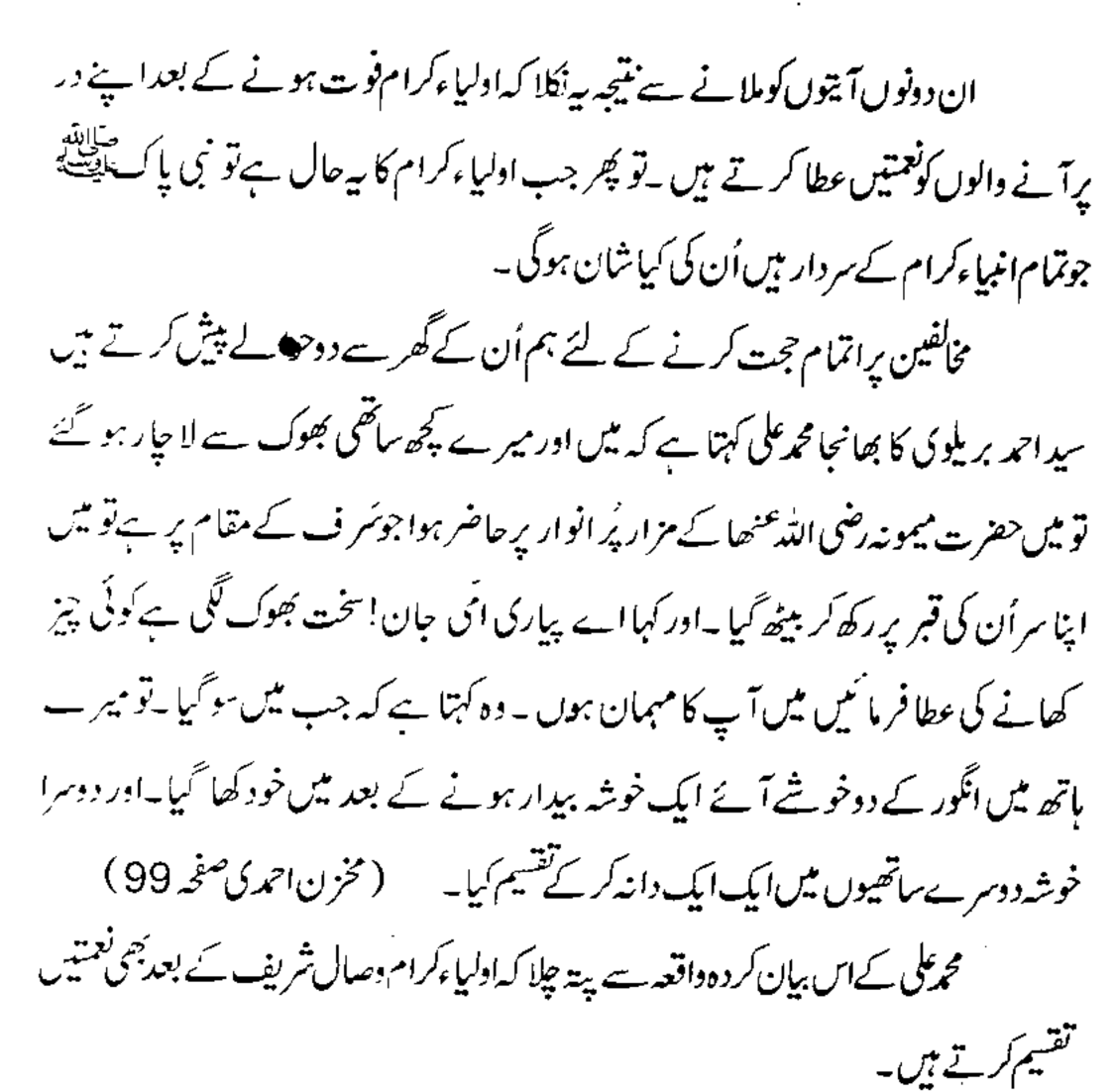
فقداتينا آل ابراهيم الكتاب والحكمة و اتينهم ملكا عظيما. (سورة النساء ياره 5) ترجمہ: سوہم نے تو دی ہے اہرا ہیم کے خاندان میں کتاب اور علم اور اُن کو دی ہے 'ہم نے بڑی سلطنت ۔ (ترجمہ محمود الحسن) د یو بند کے شیخ الاسلام شبیر احمد عثانی اس آیت کی تغییر میں فرماتے ہیں یعنی کیا یہود حضرت محمر رسول التٰداور أن کے اصحاب پر التٰد کے فضل اور انعام کو دیکھے کر حسد میں مرے جاتے ہیں سو بیانو بالکل ان کی بیہودگی ہے کیونکہ ہم نے حضرت ابراہیم کے کھرانے میں

کتاب ادرعلم اورسلطنت عظیم عنایت کی ہے۔ دليل نمبر4: ارشادباری تعالی ہے: قبل البلهم مالك الملك توتي الملك من تشاء و تنزع الملك (سورة آل عمران پاره 3) ممن تشاء. ترجمہ: تو کہہ یا اللہ مالک سلطنت کے تو سلطنت دیوے جس کو جا ہے اور سلطنت چین لیوے جس سے جاہے۔ (ترجمہ محمود الحن ) مولوی شبیر احمد عثانی اس آیت کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ روم و فارس کے جن خزانوں کی تنجیاں اُس نے اپنے پیغ م<sup>تالیقہ</sup> کے ہاتھ میں دی تھیں فاروق اعظم کے زمانے میں وہ خزانے مجاہدین اسلام کے درمیان تقسیم ہوئے۔ دليل نمبر5:

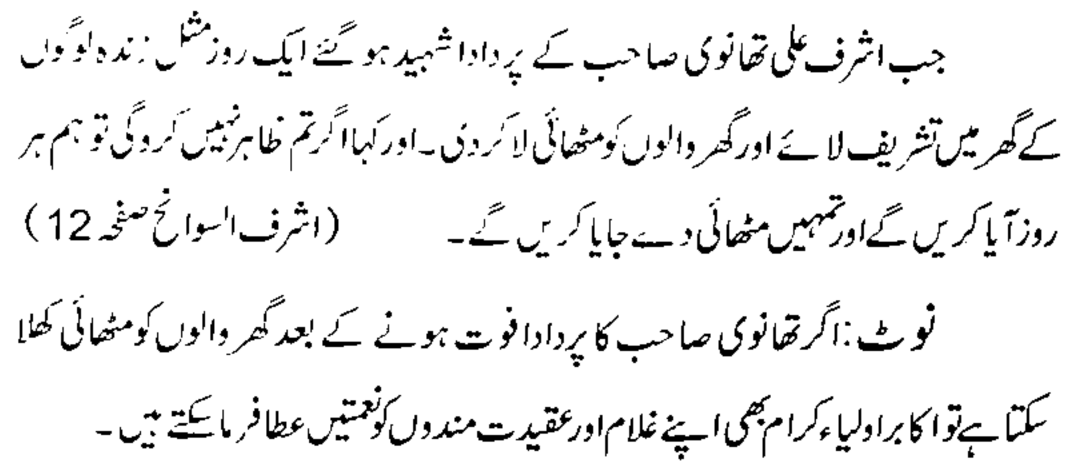
ارشاد باری تعالی ہے: انًا مكنا له في الارض و اتينه من كل شيئ سببا. (الكهف ياره16) ب ترجمہ: ہم نے اس کو جمایا تھا ملک میں اور دیا تھا ہم نے اس کو ہر چیز کا سامان۔ وجه**استدلال :** جب ذ والقرنين بادشاه کو م<sup>و</sup>شم کا ساز دسامان عطا کيا جاسکتا ہے · پھرنی کریم آیشی جو ہرنعمت کے حصول میں داسطہ ادر دسیلہ ہیں اُن کے بارے میں بیر کہنا کیے صحيح ہوگا کہ جس کا نام محمد یاعلی ہے دہ کسی چیز کا مختار نہیں۔ کیونکہ جوخداا یک عام سلمان مجاد شاہ کواتناوسین ملک عطا کرسکتا ہے وہ اپنے محبوب علیقی کو کیوں نہیں عطا کرسکتا۔



اجمیری رحمة التدعیم بیرسب مہاجر ہیں۔ای طرح دیگر اولیاء کرام بھی مہاجر کے مفہوم میں واخل بیں ۔اب دوسرےمقام پرارشاد باری تعالیٰ ہے: ضرَب الله مثلاً عبداً مَمُلوكاً لاَّ يقدرُ علىٰ شي وَمن رَزِقْنَهُ مِنَا رِزِقاً حسباً فهو ينفق منه سرًا وجهراً. (سورة أُخل يارد 14) ترجمہ: اللہ نے بتلا کی ایک مثال کہ ایک بند د کا پرایا مال ہے نہیں قدرت رکھنا کس چز پر۔اورایک جس کوہم نے روزی دی این طرف ے اچھی روزی۔سووہ خرچ کرتا ہے اس میں سے چھیا کرادر ہب کے روبر و۔



دوسراواقعه:



دليل نمبر7: اللد تعالی نے ہر ہد کی بات کی حکایت کرتے ہوئے ارشاد فرمایا: إِنِّي وجَدُتَ امراةً تَمُلكِهُمَ وأُوتيت من كُلِّ شي. (أَنْمُل پاره 19) ترجمہ: میں نے پایا ایک عورت کوجوان پر بادشاہی کرتی ہےاوراس کو ہرایک چزملی وحبه استدلال جوخدا بلقيس جيسي كافره عورت كواتنا ملك اورساز دسامان عطاكر سكتاب ده ايخ محبوب عليه السلام كوبهي كونين كى بادشا بى عطا كرسكتاب. دليل نمبر8: ارشاد بارى تعالى ب: انَّى جاعل في الارض خليفة. حضرت شاہ العزیز محدث دہلوی رحمۃ اللّٰہ علیہ تفسیر عزیز ی میں اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے فرماتے ہیں لیعنی یہ تحقیق من گردانندہ در زمین خلیفہ را کہ خلافت می نماید در اشیای زمین تصرف کند و چون تصرف در اشیای زمین بدون تصرف در اسباب آن اشيا كهمر بوط بآسان ست متصور نيست پس مرچند آن خليفه از عناصر زمين پيدا شود و درگل کون وفساد ساکن و متعقر گردد امادردی رومی آسانی نیز خواہیم دمید که بسبب آن روح برسکان آیان دموکلان کواکب نیز حکمرانی نماید دانهارا بکارخودمصروف ساز د ۔ تو ٹ : اس عبارت کا ترجمہ واضح ہے ۔حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلو ی رحمۃ

اللہ علیہ کی اس عبارت سے ثابت ہوا کہ اللہ تعالٰی کے جو خلفاء ہوتے ہیں اُن کی ز مین اور آسانوں پرحکومت ہوتی ہے۔اور نبی پاک علیظتے اللہ تعالیٰ کے سب سے بڑے خلیفہ میں لہذا آپ کی حکومت بھی آسان اور زمین پر ثابت ہو جائے گی۔ جب حضرت آ دم علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ نے تصرف عطا فر مایا۔ تو پھر نبی کریم علیہ جو آ دم علیہ السلام کے بھی آ قابیں اُن کو بھی بطریق اولی میہ مقام حاصل ہو گا اور دیو بند کے شیخ الاسلام شبیر احمد عثانی بھی اپنے حاشیہ قر آن میں لکھتے ہیں کہ آ دم حضرت علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ نے پوری دنیا پر حکومت عطافر مائی ۔ دليل تمبر9: ارشادباری تعالی ہے: الم تَرَ إِلَى الذي حاج ابراهيم في ربَّةٍ أن الله الملك.. ترجمہ: کیانہ دیکھا تونے اُس شخص کوجس نے جھگڑا کیا ابراہیم سے اُس کے رب کی بابت ۔اس وجہ سے کہ دی تھی اللہ نے اس کوسلطنت ۔

وجداستدلال جب اللدتعالى نمرود جيسے كافركوملك عطافر ماسكتا ہے توايے محبوب كريم عليه الصلوة السلام يرأس كأكتنا كرم ہوگا۔ تو که بر دشمنا نظر داری د دستان راکجا کنی محروم دليل نمبر10: ارشاد باری تعالی ہے: ولوانّهم رَضوا مآاتهم الله ورسوله وقالو حسبنا الله سَيُو تينَا اللَّه

(سورة توبه پاره10) مِن فضله ورسوله. ترجمہ، ادر کیا اچھا ہوتا اگر دہ راضی ہوجاتے اُس پر جودیا اُن کواللہ نے ادراس کے رسول نے ،اور کہتے کافی ہے ہم کواللہ وہ دے گااپنے فضل سے اور اُس کارسول۔ اس آیت کی تشریح کرتے ہوئے دیو بند کے شیخ الاسلام شبیراحمد عثانی لکھتے ہیں کہ بہترین طریقہ ہیہ ہے کہ جو پھ خدا پیغبر کے ہاتھ سے دلوائے اس پر آدمی راضی اور قالع ہو۔ادر جو ظاہری ادر باطنی دولت خدا اور رسول کی سرکار سے ملے اُس پر مسرور اور مطنمن ہو۔(تفسیر عثانی صفحہ 378) وجہ استدلال : اگر نبی پاک علیظتی کسی چیز کے مالک دمختار نہ ہوتے تو اللہ تعالٰ آپ کی بیشان بیان نہ کرتا۔ دليل نمبر 11: ارشاد باری تعالی ہے: ونادي فرعون في قومه قال يقوم أليّس لي ملك مصر .

ترجمہ: اور یکارا فرعون نے اپنی تو م میں بولا اے میری قوم! بھلا میرے وجه استند لال: جوخدا فرعون جیسے کا فرکو ملک اور سلطنت عطا کرسکتا ہے۔ وہ اپنے َ نبی یاک علیہ *اص*لوٰ ۃ السلام کو 'دِرِی کا <sup>ن</sup>نات کی باد شاہی بھی عطا کرسکتا ہے۔ دليل نمبر 12: ارشاد باری تعالی ہے:

1+1

رب اعفولى و هب لى ملكاً لا ينبغى لا حد من بعدى انك انت الوهاب (٣٥) فسخر فاله لا الريح تجرى باموه رخاء حيث اصاب (٣٦) والشيطين كل بناء و غواص (٣٧) واخوين مقرنين فى الاصفاد (٣٨) هذا عطاؤ كا فامن او امسك بغير حساب ترجمه: سليمان فرع ض كيا ال رب مير معاف كر محموكو اور بخش محموكو وه بادشابى كه مناسب نه وكى كمير مي يتحص بتك تو م سب كچر يخف والا بحربم في تالع كر ديا اس كه مواكو جلتى تقى أس كي تكم سه جهال پنچنا چا بتا اور تالع كر د مي تالع مار مادت كر في والدارغو طراكات والي اور بهت اور جوبا بم جكر مدير في بي بيزيول مين بير مجنش بهارى اب تو احسان كريار كل جموز بخص معان مولوى شير احمد عناني اس آيت كي تعمر مي جهان كرين حسب تكوم منا والي مرابع بي بيزيول مين بير محمد مي مير مي تعلي مي مارك ان مين محمد مير مي مير مي مار مار مادت كر في والي اورغو طراكات والي اور بهت اور جوبا بم جكر مير ميو بين بيزيول مين بير محمد بين ميرار بي موالي مين مير مي ماري الي مير مين مير مير مير مير مير مير مولوى شير احمد ميران الي ميرك مير مير مير مير مين مير مير مين مير مير مير مير مير مولوى شير احمد ميران المير ميرار مير ميران ميران مير ميران ميران مير ميران ميران ميران ميران ميران مين ميرابي ميران مي ايران ميران مي ميران م

دی اور مختار کردیا۔

وجبراستدلال: جب سليمان كوامتُدتعالي نے اتنا وسيع اختبار عطاء فرمايا پھر نبي پاک علیق کو اگر اللہ تعالیٰ دونوں جہاں کی حکومت عطافر مادے تو پھرکون می تعجب کی بات ہے سرکا تولیقی کی شان توبیہ ہے جیسے امام بوصیری نے فرمایا: كل أي أتى الرّسل الكرام بها فانما اتصلت من نوره بهم ترجمہ: تمام رسول کرام جوبھی معجزہ لے کرآئے دہ اُن کو نبی یا کے تلایق کے نور کے طفيل حاصل ہوا۔

وبابيه يحاسمدلات كاجواب وېابىيكى تېلى دلىل: قل لا ملكٍ لنفسى نفعاً ولا ضرا الا ماشاء الله. ترجمہ: تو کہہ دے میں مالک نہیں اپنی جان کے بھلے کا اور نہ بڑے کا مگر جو اللہ جاہے۔ تو دہابی حضرات اس سے استدلال کرتے اور کہتے ہیں کہ جب نبی پاکستان پی جان کے نفع ونقصان کے مالک نہیں تو آپ مختار کل کیے ہو سکتے ہیں۔ وبابيه کے استدلال کارد: اس آیت کی تشریح میں ہم اُن کے بی عالم شبیر احمد کا حوالہ پیش کرتے ہیں۔وہ اپن تفسیر میں اس آیت کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔اس آیت میں بتلایا گیا ہے کہ کوئی بنده خواه کتنا ہی بڑا ہواپنے اندر نہ اختیار مستقل رکھتا ہے نہ علم محیط سید الانبیاء جوعلوم اولین و آخرین کے حامل اور خزائن ارضی کی تنجیوں کے امین بنائے گئے تصان کو یہ بھی اعلان کرنے کاحکم ہے کہ میں دوسروں کو کیا خودا پنی جان کو بھی کو کی نفع نہیں پہنچا سکتا نہ کسی نقصان سے بچا سکتاہوں مگرجس قدراللہ چاہے اتنے ہی پر میرا قابو ہے۔(تفسیر عثانی صفحہ 303) نوٹ ، مولوی شبیر احمد عثانی کی اس تشریح سے ثابت ہوا کہ اس آیت میں نبی کریم متلاہ کے ذاتی اختیار کی نفی ہے عطائی کی نہیں۔ نیز اگراس آیت کریمہ کا بیہ مطلب لیا جائے کہ بی پاک کونہ عطائی اختیار ہے نہذاتی تو اس آیت کا ان آیات سے تعارض لازم آئے گا

اجن میں مخلوقات کے لئے نفع ثابت کیا گیا ہے۔مثلاً ارشاد باری تعالٰی ہے: والا نعام خلقها لكم فيها دفٌّ ومنافع. (سورة الخل پارد 14) ترجمہ:اور چوپائے بنائےتمہارے داسطے اُن میں جڑاول ہےتمہارے داسطےاور کتنے فائدے۔ تواس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے چو پائیوں کے لئے نفع ثابت کیا ہے تو کیا دہابی حضرات کا یہی عقیدہ ہے کہ چو پائیوں سے نفع حاصل ہوسکتا ہے نبی پاکھیجیجی سے ہیں ہوسکتا دوسری جگهارشاذباری تعالی ہے: واما ما ينفع الناس فيمكث في الارض. (سوره الرعد پاره13) ترجمہ:جوکام آتا ہےلوگوں کے سودہ باقی رہتا ہے زمین میں۔ تواس آیت کریمہ کے اندربھی اللہ تعالیٰ نے بیان فرمایا ہے کہ بے شارالی چیزیں ہیں جومخلوق کے لئے فائدہ مند ہیں۔ ایک اور مقام پر ارشاد باری تعالی ہے:

ان في خلق السموت والارض و اختلاف اليل والنهار والفلك التي تجرى في البحر بماينفع الناس. ترجمه: بے شک آسان اور زمین کے پیدا کرنے میں اور رات اور دن کے بدلتے رہنے میں اور کشتیوں میں جوچلتی ہیں دریا میں لوگوں کے کام کی چیزیں ہیں۔ (ترجمہ محمود الحسن ) **وجہ استدلال :** اگردن رات کے اندر اور زمین و آسان کے اندر اور کشتیوں کے

اندرمنافع ہو کیے ہیں تو نبی پاک عظیمی کی ذات بھی نافع ہو کی ہے۔ اس طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: یسلونک عن الحمر والمیسر قل فیھما اٹم کبیر و منافع للناس.

ترجمہ: بچھ سے پوچھتے ہیں حکم شراب کا اور جوئے کا کہہ دے ان دونوں میں ہے بڑا گناہ اور فائد بے بھی ہیں لوگوں کو۔(ترجمہ محمودالحن)

وجہ استدلال ، اگر شراب اور جوئے میں لوگوں کے لئے منافع ہو کیے ہیں تو نبی پاک تلیف کی ذات بھی نافع ہو تکتی ہے اس ابلیسی منطق کی سمجھ ہیں آتی کہ شراب اور جوئے کے اندر تو نفع تسلیم کیا جائے اور نبی پاک تلیف کے اندر نفع نہ تسلیم کیا جائے جو باعث تخلیق کا ننات ہیں اور تمام موجودات کیلئے علت غائبہ ہیں۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: و انز لنا الحدید فیہ باس مندید و منافع للناس

وجہاستدلال: اگرلو ہے کے اندر تفع ہوسکتا ہے تو نبی یات جوتمام انبیاء کے سردار ہیں آپ کی ذات نافع کیوں نہیں ہو *س*تی ۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: وماارسلنك الارحمة للعالمين. (باره 17 سورة الانبياء) ترجمہ:''ادرہم نے نہیں بھیجا آپ کو گرتمام جہانوں کے لئے رحمت بنا کر۔ (ترجمهاشرف على تقانوي)

1•2

شہر احمد عثانی اس آیت کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں یعنی آپ تو سارے جہان کیلئے رحمت بنا کر بیھیج گئے ہیں اگر کوئی ہد بخت اس رحمت عامد ہے خود ہی منتفع نہ ہوتو سیاس کا قصور ہے آ فاب عالم تاب سے روشنی اور گرمی کا فیض ہر طرف پینچنا ہے ملیکن کوئی شخص اپ او پر تمام درواز ے اور سوراخ خود ہی بند کر یو تو سیاس کی دیوانگی ہوگی۔ یہاں تو سر کا تطلیق یہ کا فیض اس قد روسیع ہے کہ جو محروم القسمت مستفید ہونا نہ جا ہے اس کو بھی کہ کی درجہ میں بے اختیار رحمت کا حصہ پہنچ جاتا ہے چنا نچہ دنیا میں علوم نبوت اور تہذیب و انسانست کے اصول کی عام اشاعت سے ہر مسلم وکا فراپنے نداق کے موافق فا کدہ اٹھا تا ہے۔ ان تمام امور سے ثابت ہو گیا اگر آیت کر یمہ

قل لا املك لنفسى نفعاً ولا ضراً الا ماشآء الله كايم طلب موكه نبي باكت يشيق سي من تفع بحى نبيس برتواس آيت كريمه اور وما ارسلنك الارحمة للعالمين

میں تعارض لازم آئے گا۔ کیونکہ جب سرکارعلیہ السلام تمام جہان کے لئے رحمت ہیں تو پھر یہ کیے مکن ہے کہ آپ کی ذات سے کسی کونفع نہ ہواور آپ اپنی جان کے نفع دنقصان کے مالک بھی نہ ہوں؟ اسی طرح ارشاد باری تعالٰی ہے: وما كان الله ليعذ بهم وانت فيهم. (ياره نمبر 9 سورة انفال) ترجمہ:اللّٰہ ہرگز عذاب نہ کرتاان پر جب تک تو رہتاان میں ۔ (ترجمہ محود الحن ) د یو بند یوں کے شیخ الاسلام مولوی شبیر احمد عثمانی اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں اکثر کے نزدیک اس آیت کا مطلب بیہ ہے کہ شرکین جس قتم کا خارق عادت عذاب طلب کر

۱•۸

رہے بتھے جو تو م کی تو م کا دفعتا استیصال کردےان پر ایساعذاب بھیجنے سے دو چیزیں مانع ہیں ایک ہے حضو ہوایت کی اوجود باجود کہ اس کی برکت سے اس امت پرخواہ وہ امت دعوت ہی کیوں نہ ہواہیا خوارق عادت متاصل عذاب نہیں آتا۔ (صفحہ 313) وجهاستدلال : جب نبی پاک علیہ السلام کی ذات کی وجہ سے کافروں کواتنا فائدہ ے کہ وہ عذاب استیصال سے محفوظ ہیں تو چرمومنوں کو سرکا ہوتی کی ذات کی دجہ سے کتنے <sup>:</sup> فوائد حاصل ہوں گے۔ اس طرح حضرت یوسف علیہ السلام کی کلام کی حکایت کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے فرمايا: اذهبوا بقميصي هذا فالقوه على وجه ابي يات بصيراً. (يوسف پاره13) ترجمہ : لے جاؤیہ کرتا میرا ادر ڈالو اس کومنہ پر میرے باپ کے کہ چلا آئے آنکھوں ہے دیکھتاہوا۔ (ترجمہ محمود الحسن)

وجہ استدلال: جب حضرت یوسف علیہ السلام کے جسم سے مس ہونے والے

کپڑے کے اندر بیا عجاز ہے کہ دہ ختم شدہ بینائی کو بحال کر سکتا ہے تو پھر نبی پاک علیہ السلام جو حضرت یوسف علیہ السلام کے آقادمولا ہیں آپ کی ذات کے نفع کا کوئی کیا انداز دلگا سکتا ہے ای طرح عیسیٰ علیہ السلام ارشاد فرماتے ہیں۔ أبرى الاكمه والابرص واحيى الموتى باذن الله. (بإره نمبر 3 آل عمران) ترجمیہ: اچھا کرتا ہوں مادرز اداند ھے کوادر کوڑھی کوادرجلاتا ہوں مردے اللہ کے ظلم ہے۔ (ترجمہمودالحن) دیوبندیون کے شیخ الاسلام مولا ناشبیراحمہ عثانی اس آیت کی تغسیر میں لکھتے ہیں کہ

1+9

خلاصه بیہ ہے کہ حضرت سیح پر کمالات ملکیہ وروحیہ کا غلبہ تھا اس کے مناسب آثار ظاہر ہوتے تصحیح اگر بشرکوملک پر فضیلت حاصل ہے اور اگر ابوالبشر کو جود ملائکہ بنایا گیا ہے قد کوئی شبہ نہیں کہ جس میں تمام کمالات بشریہ جوعبارت ہے مجموعہ کمالات روحانیہ اورجسمانیہ سے اعلیٰ درجہ پر *ہوں گے۔اس کو حضرت س*ے افضل ماننا پڑے گااور وہ ذات قدسی صفات محمد رسول التوليسي التوليسية كي ميں -وجہ استدلال : جب حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی ذات بابر کات سے بیٹیض ور فائدہ حاصل ہوتا تھا کہ مادرزاد اندھے اور برص کے داغوں والے آپ کے پاس آئر تندرست ہوجاتے بھرنبی پاک علیقہ جن کے بارے میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام فرماتے ہیں کہ میرے بعد آنے والانبی بہت زور آور ہے میں تو اس قابل بھی نہیں کہ ان کے علین کے تسمے کھول سکوں۔ (انجیل برنباس) تو پھر جب علیہ السلام کی بیرشان ہے تو نبی پاکے طلیق چن کی شان میں امام بوصیر ی رحمة اللّٰہ علیہ فر ماتے ہیں : كلهم من رسول الله ملتمس غرفا من البحر او رشفا من الديم تو پھر آپ کا مقام کیا ہو گا ادر آپ کی ذات سے تمام دین و دنیا کے فوائد کیوں وابسة تبيس ہوں گے۔ قرآن مجير ميں ايک اور مقام پرارشاد باري تعالى ہے: ان اية مـلكه ان يـاتيكم التـابوت فيه سكينة من ربكم و بتمية مما ترك آل موسى و آل هرون. (يار بنمبر 2 سورة البقره)

11.

ترجمه اطالوت کی سلطنت کی نشانی بد ہے کہ آوے تمہارے پاس ایک صندوق جس میں تسلی خاطر ہے تمہار نے رب کی طرف سے اور کچھ بچی ہوئی چیزیں ہیں ان میں سے جو چھوڑ ٹی تھی موٹی اور ہارون کی اولاد۔ (ترجمہ مودالحسن) د یو بند کے شیخ الاسلام شبیر احمد عثانی اس آیت کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ بن اسرائیل میں ایک صندوق چلا آتا تھا اس میں تہ کات بتصحصرت مویٰ علیہ السلام وغیرہ انبیائے بنی اسرائیل اس صند دق کولڑائی میں آ گے رکھتے اللہ اس کی برکت سے فتح دیتا۔ وجہ استدلال: جب بنی اسرائیل کا تابوت اتنا فائدہ مند ہوسکتا ہے کہ اس کے صدیتے اللہ تعالی فتح عطا فرمائے تو پھر نبی پاک چکھنے کی ذات بابر کات تفع کیوں نہیں پہنچا سكتي؟ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: وكانو امن قبل يستفتحون على الذين كفروا فلما جآء هم ماعرفوا كفروابه.

ترجمہ: پہلے سے فتح مائلتے بتھے کافروں پر جب پہنچا ان کوجس کو پہچان رکھا تھا تو اس ہے منگر ہو گئے۔ (ترجمہ محمود الحن) . ای آیت کی تغییر کرتے ہوئے شہیر احمد عثانی ساحب لکھتے ہیں کہ جب یہودی کا فروں سے مغلوب ہوتے تو خدا ہے دعا مائلتے کہ ہمیں نبی آخرلز مان میں اور جو کتاب ان یر نازل ہوگی ان کے طفیل ہے ہمیں کا فروں پر غلبہ عطافر ما۔ وجہ استدلال: جب نبی یا کے مثلیقہ کے نام مبارک کا یہ فیضان ہے کہ یہودی آپ کے نام اقدی کے دسیلہ ہے دوسر ے مشرکوں یر منتخ پاتے تھے۔توجن کے نام پاک میں

اتنی برکت اور نفع ہے ان کی ذات پاک کے نافع ہونے کا کیا مقام ہوگا۔ ای طرح سورہ توبہ کے اندر ارشاد باری تعالیٰ ہے: ومين الاعراب مين يبومن باالله واليوم الاخر ويتخذ ماينفق قربات عندالله و صلوات الرسول آلا إنها قربة لهم. ترجمہ بعض گنواروہ ہیں کہا یمان لاتے اللہ پراور قیامت کے دن براور شار کرتے ہیں اپنے خرچ کرنے کونز دیک ہونا اللہ ہے اور دعالینی رسول کی خبر دار وہ ان کے حق میں زدیکی ہے۔ (ترجمہ محمود الحسن) وجه استدلال: اگرنبی پاک علیه السلام کی دعانفع نه دیتی اور آپ کی ذات پاک ے کوئی نفع دابستہ نہ ہوتا تو اللہ تعالٰی آپ کی دعا وَں کواپنی بارگاہ کی طرف قرب کا ذ ریعہ قرار نه ديتا۔

ای طرح ایک اور مقام پرارشاد باری تعالی ہے:

وصل عليهم ان صلوتك سكن لهم. اوردعاد بے ان کو بے شک تیری دعاان کے لئے سکین ہے۔ (ترجمہ حمود الحسن ) وجه استدلال: اگرنی یا کے طلبی کی ذات یا ک نفع دینے دالی نہ ہوتی تو اللہ تعالی آپ کی دعاؤں کومسلمانوں کے لئے باعث تسکین قرارنہ دیتا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ولوانهم اذظلموا انفسهم جآء وك فاستغفرواالله واستغفر لهم الرسول لوجدو االله توابا رحيما. ترجمہ:اگر دہ لوگ جس دقت انھوں نے اپنا برا کیا تھا آتے تیرے پاس پھراللہ

117

ے معافی جاہتے اوررسول بھی ان کو بخشوا تا ضرور پاتے اللہ تعالٰی کوتو بہ قبول کرنے والا اور مہر بان۔ وجہاستدلال: اگرنی پاکے علیظتی کی ذات بابر کات کمی قسم کے نفع ادرنقصان کی ما لک نہیں تو اللہ تعالیٰ کیوںٰ ان کے در پر جانے کے لیے حکم دےرہا ہے۔ اسی طرح سورة الطّور میں ارشاد باری تعالیٰ ہے: وذكر فان الذكري تنفع المومنين. ترجمه: اور شمجها كم يحمحها ناكام آتايهان والول كويه وجہ استدلال اس آیت کریمہ ہے تابت ہوا کہ نبی پاک علیظتے کی تفسیحت مومنوں کے لئے فائدہ مند ہےتو ان تمام آیات کی رو سے تابت ہو گیا کہ آیت کریمہ "قل لا املك لنفسى نفعاً ولاضراً الاماشاء الله " کا یہی مطلب ہے کہ ذاتی طور پر نبی پاک علیہ السلام نفع ونقصان کے مالک نہیں اللہ تعالیٰ کی عطابے آپ چاہتی نافع ہیں۔اس امر کی مزید وضاحت کے لئے آیت کر یمہ قل لا املك لنفسي نفعا و لا ضرا .

میں ذاتی اختیار کی نفی ہے کہ جب حضرت سلیمان نے فرمایاتم میں سے کون ہے جو بلقیس کے آنے سے پہلے اس کا تخت میر کی بارگاہ میں پیش کرئے۔ ایک سرکش جن نے کہا۔ انا اتيك به قبل ان تقوم من مقامك و اني عليه لقوى امين. تو اس آیت میں اس امر پر صاف دلالت موجود ہے کہ جن کو اتن طاقت اور اختیار حاصل تھا کہ دہ تین مہینے کی مسافت پر پڑے ہوئے تخت کومخل برخاست ہونے ے پہلے آپ کی بارگاہ میں پیش کردے۔تو اگرجن کے اندرا تناعطائی اختیار ہوسکتا ہے تو بھرنبی کریم کے باریے میں بیہ کہنا کہ وہ کسی شے کے مالک دمختار نہیں بیہ کس طرح صحیح ہوسکتا

ہے اس طرح اللہ تعالیٰ کے ایک ولی نے عرض کیا۔ انا اتيك به قبل أن يرتد اليك طرفك. میں جا تاہوں اور پلک جھپکنے سے پہلے تخت آپ کی بارگاہ میں لاتاہوں یو جب سلیمان کی امت ے دلی کا تنااختیار ہے تو نبی پاک علیقتہ جوتمام انبیاء کے سردار ہیں ان کے اختیار کا کیا عالم ہوگا۔ اب ایک حدیث پاک پیش کر کے ہم ثابت کرتے میں کہ نبی پاک چاہیے ڈاتی طور پر نفع ونقصان کے مالک نہیں ہیں بلکہ عطائی طور پر ہیں۔ بخاری شریف میں <sup>ح</sup>ضرت عمر سے منقول ہے کہ انہوں نے حجر اسودکو بوسہ دیتے ہوئے فرمایا: انبي اعبلم انك حبجر ما تضر ولا تنفع ولولا اني ايت رسول الله يقبلك ما قبّلتك" میں جانتا ہوں کہ تو ایک پتھر ہے نہ تفع دیتا ہے نہ نقصان اگر میں نے رسول پاک صلاح کہ کو تجھے بوسہ دیتے ہوئے نہ دیکھا ہوتا میں تجھے بھی بوسہ نہ دیتا۔ ملاعلی قاری مرقاۃ شرح مشکوۃ میں اس حدیث کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے

مين: ماتضر و لا تنفع اي في الذات" علامہ بدرالدین عینی بھی فرماتے ہیں: (عمدة القاري شرح بخاري) ما تضرو لا تنفع اي بالذات. اس طرح حافظ ابن حجر عسقلانی فتح الباری کے اندر فرماتے ہیں: ای فی الذات ۔ یہی مضمون ارشارالساری شرح بخاری، کر مانی، ابن بطال ،عون المعبوداور بذل المجبو دے اندر تجھی موجود ہے۔ وجہ استدلال: اگر پھر سے نفع ونقصان کی نفی کی جائے تو وہاں ذاتی مراد ہونا

ہے۔جیسا کہ شراح حدیث لکھر ہے ہیں تو پھرنبی پاک علیقتے سے جہاں نفی مراد ہو گی وہ بھی ذاتی نفع ونقصان کی ہوگی نہ کہ عطائی کی۔

نو ف : اگر دیو بندی حضرات کا بہی عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ہی نافع اور ضار ہے تو پھر دہ زہر کیوں نہیں کھاتے ۔ تو ماننا پڑے گا کہ بیاس لیے نہیں کھاتے کہ زہر نقصان دینے دالی چیز ہے ۔ تو زہر کے اندر نقضان ہو سکتا ہے تریاق کے اندر نفع ہو سکتا ہے تو نبی پاک تلافیت جو تمام جہانوں کے لئے رحمت ہیں آپ بطریق اولی تمام امور دینوی دونیا دی میں نافع دضار ہو سکتے ہیں ۔ ای طرح حدیث پاک کے اندر آتا ہے ۔ اگر کوئی چیز تقدیر پر بھی سبقت لیجانے دالی ہوتی تو دونیوی میں نافع دضار اگر کوئی چیز تقدیر پر بھی سبقت لیجانے دالی ہوتی تو دہ نظر بد ہوتی ۔ (مسلم شریف) ای طرح تف بی را بن کم شریف کے اندر تھیں ای موں تو دہ نظر بد ہوتی ۔ (مسلم شریف) ای طرح تف بی را بن کم شریف کے اندر تو دالی ہوتی تو دہ نظر بد ہوتی ۔ (مسلم شریف) ای طرح تو تو ہوں کے اندر تو سبقت لیجانے دالی ہوتی تو دہ نظر بد ہوتی ۔ (مسلم شریف ) نظر بدا بیچے بھلے انسان کو موت تک پہنچا سکتی ہے اور تندر ست اونے کو ذی کہ ہونے

کی نوبت تک پہنچا سکتی ہے۔ ملاعلی قاری جن کے بارے میں سرفراز صاحب فرماتے ہیں ان کی مفصل عبارات جحت ہیں وہ مرقاۃ میں ارشاد فرماتے ہیں کہ جب نظر بد کے اندراتی تاثیر ہو *حک*ق ہے پھراللّہ کے دلی کا کیا مقام ہوگا۔ وہ فرماتے ہیں: كيف نيظر الولبي حييث بمجعل الكافر مسلماو الفاستق صالحا والجاهل عالما والكلب انسانا" ولی کی نگاہ کا بیہ مقام ہے کہ کا فرکومسلمان کردیتی ہے جاہل کو عالم بنادیتی ہے فاق کو

نیک بنادین ہے اور کتے کوانسان بنادیں ہے۔ **وجہ استدلال :** جب عام ولی کی نظر میں بقول علی قاری اتنا نفع ہے کہ تو پھر سید الانبياء يتليني كي نظر رحمت اور نفع رساني كاكيا عالم ہو گا۔اور جن كي غلامي كا طوق تكلي نيس ڈالنے کی دجہ سے اولیاءاتنے صاحب کمال بن جاتے ہیں تو اس مخد دم اور مطاع ہتی کی اپن ذات کا کیاعالم ہوگا۔ ہم اس امر کی مزید وضاحت کے لئے مرثیہ گنگوہی کے چندا شعار پیش کرتے ہیں د یو بندی کے شیخ الہند محمود الحسن، رشید احمد گنگوہی کی شان بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں۔ خداان کامر بی تھاوہ مربی تھے خلائق کے مير \_ قبله مير \_ كعبه يتصحقاني \_ حقاني مردوں کوزندہ کیازندوں کومرنے نہ دیا اس مسیحانی کو دیکھیں ذ ری ابن مریم حوائج دین ود نیائے ہم کہاں لیجا تعیں یارب

گیا و ہ قبلہ جا جات جسمائی ور د جانی اب سرفراز صاحب ارشاد فرمائیں کہ جو یوری کائنات کے لئے مربی ہوں کیا وہ کائنات کے لئے نافع نہیں ہیں؟ ای طرح جومر دوں کوزندہ کریں اورزندوں کومرنے نہ دیں کیاان کی ذات نفع مندنہیں ہے۔جس ہے دین ود نیا کی تمام حاجتیں پوری ہوتی ہوں کیاوہ نا فعنہیں ہوگا۔ کم از کم مولوی سرفراز نے اگر بیا جادیث بھی یا درکھی ہوتیں تو بیا تحتر اض نہ کرتے ۔ خير الناس من ينفع لناس. 🕐 (كنز العمال) من استطاع ان ينفع اخاه فلينفعه. (مسلم شريف)

وبإبيب كحدوس استدلال كاجواب وہابی حضرات نبی پاکے علیقتی سے اختیارات کی نفی کرنے کے لئے ایک اور آیت کریمہ پیش کرتے ہیں۔ ليس لك من الامرشى. تو ہم سطور ذیل میں اس آیت کریمہ کے بارے میں تھوڑی ی وضاحت کریں گے۔ پہلی گزارش توبیہ ہے کہ اس آیت کریمہ میں امرتکوین کی نفی ہے کہ آپ کسی کو پیدانہیں کرتے اگراس آیت سے مطلق ہرامر کی کفی مراد ہوتو چھرآیت کریمہ اطيعواالله واطيعواالرسول و اولى الامر منكم . کا کیا مطلب ہوگا توجن کے غلام اولی الامر ہیں کیا ان کے آقانے اختیار ہیں۔ نیز اس آیت کریمہ میں اگر مطلق امر کی نفی ہوتو دوسری آیت کریمہ جس میں اللہ تعالٰی نے اس امت کی امتیاز می شان بیان کی ہے۔ تامرون بالمعروف وتنهون عن المنكر. ای طرح سلیمان علیہ السلام کے بارے میں ارشاد باری تعالٰی ہے: ولسليمان الريح عاصفة تجرى بامره. ترجمہ: ہم نے تیز چلنے دالی ہواان کے ماتحت کر دی تھی جوان کے علم سے چلتی تھی دوسرے مقام پرارشاد باری تعالی ہے: فسخرنا له الريح تجرى بامره رخاء حيث اصاب. ترجمہ: ہم نے ہواسلیمان کے ماتحت کردی تھی وہ ان کے علم سے چکتی تھی یہاں وہ

ارادہ کرتے۔ توجب حضرت سلیمان کوالٹد تعالیٰ نے اتنا اختیار عطا فرمایا ہے بلکہ بیہ مقام بھی عطا فرمایا ہے کہ چاہیں تو دوسروں کو بھی بیاختیار عطافر ماسکتے ہیں تو پھر نبی پاک علیظتے ہو حضرت سلیمان کے بھی آقا ہیں آپ کے تصرفات داختیارات توان سے بھی فائق ہوں گے۔ د یابنه کی تیسر می دلیل : وہابی حضرات نبی پاک علیقی کے اختیارات کی نفی میں ایک بیہ آیت بھی پیش کرتے ہیں۔ قل اني لا املك لكم ضرا و لا رشدا. ترجمہ: تم فرماؤ کہ میں تمہارے کی برے بھلے کاما لک نہیں۔(سورہ جن پارہ 29) وبإبيه يحاستدلال كاجواب ا**س آیت کریمہ میں سرکا روایشے ہ**ے ذاتی اختیار کی نفی ہے عطائی کی نہیں ۔ اس طرح د دسری آیت جوتھی و ہاں الا ما شاء اللہ کا لفظ بھی تھا تو یہاں بھی الا ما شاء اللہ کی قید معتبر ہو گی موئی ارشا دفر ماتے ہیں۔ لا املك الانفسى واخي. (ياره 6) ترجمہ: مویٰ الطّلط نے عرض کیا اے رب مجھے اختیار نہیں مگر اپنا اور اپنے بھائی کا ۔ اگراس آیت کریمہ کے اندر جو دیابی حضرات پیش کرتے ہیں ہر قشم کے اختیار کی نفی ہوذاتی کی بھی اور عطائی کی بھی تو چھرلا زم آئے گا کہ موٹی ایٹیلا تو اپن ذات کا بھی اختیار رکھیں اور اپنے بھائی کے بارے میں بھی مختار ہوں ۔اور نبی

HΛ

پاک متاینہ کمی شے کے مختار نہ ہوں تو اس طرح اُن کی برتری نبی یا کے متلقیہ پر لازم آئے گی ویسے بھی قاعدہ ہے کہ اگر مطلق اور مقید ایک ہی حادثہ میں وارد ہوں تو مطلق کومقید پرمحول کیا جاتا ہے اب آیت کریمہ "قُلْ لا املك لنفسي نفعا ولا ضرأ الا ماشاء الله. اورآيت كريمه قل اني لا املك لكم ضرأً وَلا رشدا" می**د**ونوں ایک بی حادثہ میں دارد ہیں لہذا جومعنی ایک آیت کا ہوگاوہی دوسر<mark>ی کا ہوگا</mark> د پاینه کی چوهی دلیل : وہایی حضرات نبی یا کے علیظتی کے اختیار کی نفی میں بیآیت بھی پیش کرتے ہیں۔ انک لا تهدی من احببت. (سورة القصص) ترجمہ: بے شک پنہیں کہتم جسے اپنی طرف سے جاہو ہدایت کر دو۔ وہابی حضرات کا استدلال ہیہ ہے کہ نبی پاک علیظتیہ ابوطالب کے داسطے ریہ بی جا ہے

تھے کہ وہ مسلمان ہوجا کیں لیکن اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ضروری نہیں کہ جس کوتم چاہواس کو ہدایت نصیب ہوجائے ۔ تو وہابی حضرات کا کہنا ہیہ ہے کہ بی پاک تلایظہ جب اپنے چچا کو باوجود قلبی خواہش کے مسلمان نہیں کر سکے تو آپ مختار کل کیسے ہوئے۔ وہا ہی کے استد لال کا جواب: ہمارا جوعقیدہ ہے کہ نبی پاک تلایظہ مختار کل ہیں اس کا یہ مطلب نہیں کہ آپ کا اغتیار اللہ تعالیٰ کے اختیار سے بڑھا ہوا ہے کہ اللہ تعالیٰ نہ بھی چا ہے تو پھر بھی آپ کسی کو مسلمان کر سکتے ہیں جس طرح ہم چلنے پھر نے میں حرکت کرنے میں بااختیار ہیں اس طرح ہمیں اس

بات کابھی اختیار ہے کہ جہاں چاہیں سفر کریں کیکن اللہ تعالیٰ کا ارادہ نہ ہوتو باوجود چاہے کے ہم پچھ ہیں کر سکتے کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے: و ما تشاء ون الا ان يشاء الله رب العالمين. صوفياء كامشهور مقوله ب: لا تتحرك ذرة الا باذن الله . ترجمہ بہیں کوئی ذرہ حرکت کرتا مگرالٹد کی توفیق سے۔ حضرت على المرتضى المحض على المرتق بين : عرفت ربي بفسخ العزائم. میں نے اپنے رب کوارا دوں کے تو ڑنے سے پہچانا۔ نیز ارشاد باری تعالی ہے: الر. كتاب أنّز لنه اليك لتخرج الناس من الظلمتَ الي النور. ترجمہ:ایک کتاب ہے کہ ہم تمہاری طرف اتاری کہ تم لوگوں کو اند ھیر دں سے

اجالے میں لاؤ تو یہاں اندھیروں سے مراد کفر ہے اوراجا لے سے مراد اسلام ہے۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ولقد ارسلنا موسى بايتنا ان اخرج قومك من الظلمت الي النور. ترجمہ: اور بے شک ہم نے موٹ الظلط کوا بنی نشانیاں دے کر بھیجا کہ اپنی قوم کواند هیروں ہے اجالے میں لا۔ تو یہاں اس آیت کے اندر بھی اس امریر واضح دلالت موجود ہے کہ موٹ الظيلاً ابني قوم کو کفر سے ہدایت کی طرف لانے پر اللہ کی تو فیق سے قادر تھے درنہ اگر

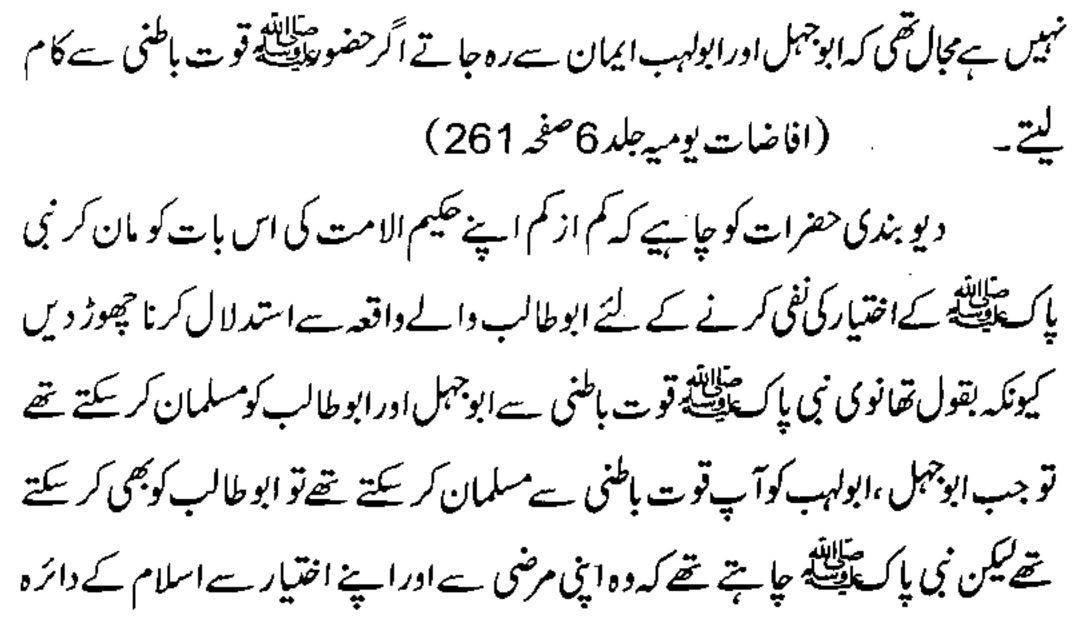
114

تا در نہ ہوں تو اس کا اللہ تعالیٰ کا اُن کوتھم دینا کہ اپنی قوم کواند چروں سے اجالوں میں لاؤ، یہ تکلیف مالا یطاق کے قبیل سے ہوجائے گا۔اب ہم اس امر کی دضاحت کے لئے کہ خلمت اور نور کے لفظ ان دونوں آیتوں میں گمراہی اور ہدایت کے معنی میں استعال کے لئے گئے ہیں دوآیات کریمہ پیش کرتے ہیں۔ پہلی آیت کریمہ اس طرح ہے: اللّه ولي الذين يخرجهم من الظلّمت الي النور والذين كفروا اوليائهم الطاغوت يخرجونهم من النور الى الظلمت. ترجمہ: اللہ ولی ہے مسلمانوں کا انہیں اندھیروں سے نور کی طرف نکالتا ہے اور كافروں بے حمایتی شیطان ہیں وہ انھیں نور سے اندھیروں کی طرف نکالتے ہیں۔(البقرہ پارہ 3) دوسری آیت کریمه میں از شاد باری تعالیٰ ہے: هوالذي يصلى عليكم وملائكته ليخرجكم من الظلمٰت الي النور . ترجمہ: وہی ہے کہ درود بھیجتا ہےتم پر وہ اور اس کے فرشتے کہ ہمیں اند عیر وں سے اجالوں کی طرف نکالے اب یہاں بھی ظلمت کالمفظ گمراہی کے لئے استعال کیا گیا ہے اور نور

کالفظ ہدایت کے لئے استعال کیا گیاہے ۔مفسرین کرام فرماتے ہیں کہ آیت کریمہ ليخرجكم من الظلمت الي النوريي "ليخرجكم" كاجولقظ ٢٠ "لیدیہ اخراجہ" <sup>کے</sup> عنی میں ہے مطلب *ب*یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ تمہارا کفرے نکلنا اور اسلام پر قائم رہنا اس میں ہیئی پیدا کرے اور تہیں اسلام پر تابت قدمی عطافر مائے۔ای شمن میں ایک حدیث یاک پیش کرتے ہیں کہ نبی یا کے تلاہیج اللہ تعالیٰ کی توفیق ہے دل کی سیابی کونور ایمان ہے تبدیل کریکتے ہیں۔ ابن ماجہ اور نسائی شریف میں حدیث پاک ہے کہ حضرت ابو محذور ہو<del>ہ</del> او ان کی

171

نقل بنارے بتھے۔ نبی پاک علیقہ نے اُنہیں بلایا اور فر مایا کہاذان کے کلمات کو دہراؤ ۔ انہوں نے عرض کی کہ میں تو ویسے ہی مذاق بنا رہا تھا۔لیکن نبی پاک علیظتی نے اس پر فرمایا چلوتم کلمات ادا تو کروجب انہوں نے اذ ان کے کلمات ادا کرنے شروع کئے تو نبی پاکے طلیقے ہے اُن کے سینے پر ہاتھ پھیرنا شروع کیا تو اُن کے دل کی جوسیا ہی تھی وہ نورایمان میں تبدیل ہو گئ اور دہ ہے بکے سلمان بن گئے۔ مفسر ردایت ابو داؤ د شریف اور نسائی شریف د یوبندی حضرات کا بیه استدلال کرنا کہ اگر نبی یا کے <del>اللہ</del> مختار ہوتے تو اپنے چچا کومسلمان کر لیتے لہذا چونکہ مسلمان نہیں کیا اور وہ آپ کی خواہش کے باوجود آپ کی غلامی میں داخل نہیں ہوالہذا آپ مختار کل نہیں ۔ کاش دہ لوگ ایسےاستدلال پیش کرنے سے پہلے اپنے حکیم الامت اشرف علی تھا نو ی ارشاد پڑھ لیتے وہ فرماتے ہیں میں تو بحکہ ہ اللہ کی تو فیق سے اکثر تد ابیر سے ہی کام لیتا ہوں دجہ پیر ہے کہ اول تو مجھ میں قوت باطنی نہیں ہے ہاں قوت بطنی تو ہے دونوں وقت پیٹ *بھر کر کھ*الیا کیکن میں کہتا ہوں اگرقوت باطنی ہوتی بھی تو میں اس ہے کام نہ لیتا اس لئے کہا نبیاء کی سنت



میں داخل ہوجا ئیں۔جس طرح اللہ تعالیٰ کو کفریسنہ ہیں ہے۔ ارشادباری تعالی ہے: لا يرضى لعباده الكفر. اس کے باوجود کی بلکہ اکثر لوگ مسلمان ہیں ہیں۔ جس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ومااكثر الناس ولو حرصت بمؤمنين. اکثرلوگ اگر چہ آپ خواہش بھی کریں مسلمان ہیں ہوں گے۔ ای طرح فرمایا: لوشيئينا لاتينا كل نفس هداها ولكن حق القول منى لاملئن جهنم من الجنة والناس اجمعين" لینی اس آیت کا مضمون بیہ ہے کہ اگر ہم مجبور کر کے ہدایت عطافر ماتے تو ساری دنیا ہدایت پرہوتی اسی طرح دوسری آیت ہے۔ لوشاء لهداكم اجمعين. اگر اللہ تعالیٰ جائے لیعنی بطور جر اوراکراہ کے تو ساری دنیا کو ہدایت حاصل ہوجاتی۔ نوب : دیوبندی حضرات مولوی اشرف علی تھانوی کی اس عبارت کوتو مانے ہیں کہ جس میں اُس نے کہا کہ نبی ی<mark>ا کے ایک ج</mark>یساعلم غیب بچوں اور جانوروں کو بھی ہے دیو بندی اس عبارت کوتو صحیح مانتے ہیں کیکن وہی تھانوی صاحب جب سیہ ہیں کہ نبی پاک اگر باطنی تصرف کرتے تو ابوجہل ،ابولہب کومسلمان کر سکتے بتھے کیکن اس عبارت کوہیں مانتے اور یکی

کہتے رہے ہیں کہ ہم کوئی تھانوی صاحب کے مقلد تونہیں ہیں۔ د يابنه کې يا نچو س دليل: د ہابی حضرات نبی پاک علیظتی کے اختیارات کی نفی پر بیاستدلال بھی پیش کرتے ہیں قل لا اقول لكم عندي خزائن الله. ترجمہ: تو کہہ میں نہیں کہتاتم ہے کہ میرے پاس خزانے ہیں اللہ کے۔(انعام پارہ7) ، وہابیہ کے استدلال کا جواب: اس آیت میں دعویٰ کی نفی ہے کہ میں دعویٰ نہیں کرتا کہ میرے پاس اللہ کے خزانے ہیں۔ تفسیر نیپتا پوری میں علامہ نظام الدین ارشاد فرماتے ہیں کہ سرکا ریکھیے ب یہاں دعویٰ کی <sup>نف</sup>ی کی ہے کہ میں دعویٰ نہیں کرتا کہ میرے پاس خزانے ہیں اور یہ *ہیں فر*مایا کہ میرے پاس خزانے نہیں ہیں۔اللہ تعالیٰ نے آپ کو دونوں جہانوں کے خزانے عطا فرمائ يشیرروح المعانی میں علام محمود آلوی فرماتے ہیں :

لا اقـول لـكـم عـندى خزائن اللَّه اي من حيث انا والا وله مقام وما رميت اذ رميت ولكن الله رملي. تفسير خازن ميں مصنف لکھتے ہیں: قل يا محمد لهو لاء المشركين لا اقول لكم. ترجمہ بینی مشرکین سے کہہ دیکئے کہ میں تم سے ریہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ کے خزانے ہیں۔ توبی شرکین سے خطاب ہے کیونکہ اس آیت کا ماقبل ہے۔ والذين كذبوا بايتنا يمسهم العذاب بما كانو يفسقون.

تواس ماقبل سے داختے ہوتا ہے کہ بیر سرکا تقلیقی نے مشرکین کوارشاد فرمایا جوآپ \_ بے بطور تعنت دعمنا دمختلف قتم کے مطالبات کیا کرتے تھے۔ مولوى شبيرا تمرعثاني بهمى اس آيت كي تغسير ميں لکھتے ہيں ليے کوئي شخص جو مدعی نبوت ہواس کا دعویٰ نیہیں ہوتا کہتمام مقد درات الہٰیہ کے خزانے اس کے قبضہ میں ہیں کہ جب بھی اس سے کسی امرکی فرمائش کی جائے تو دہ ضرور ہی کر دکھلائے۔ نیزارشادباری تعالی ہے: انااعطينك الكوثر. اس آیت کی تفسیر میں امام رازی، علامہ آلوی، علامہ قرطبی، صاحب کشاف، تفسیر فتح العزیز کے مصنف علامہ عبدالعزیز محدث دہلوی، علامہ ابوحیان اندلی، علامہ علا وَالدين خازن ، علامه صاوى ، علامه جمل اورعلامه نيشًا يورى اي طرح ديكر مفسرين مثلًا صدیق حسن خان بھویا لی اور علامہ اساعیل حقی بیسب حضرات لکھتے ہیں کہ نبی پاک علیظتے کو التٰد تعالیٰ نے دونوں جہاں کے خزانے عطافر مائے ہیں۔

سرکار کے اختیارات کا ثبوت احادیث کی روشی میں :۔ بخاری شریف کے اندر حدیث یاک ہے۔ اني اعطيت بمفاتيح خزائن الارض. ترجمہ: بچھے زمین کے تمام خزانوں کی جابیاں عطا کی گنی ہیں۔ ای طرح بخاری شریف کے اندرحدیث یاک ہے۔ بين ما (بينما) انا نائم اوتيت بمفاتيح خزائن الارض فوضعت في يدى.

ترجمہ: میں سویا ہوا تھا تمام زمین کے خزانوں کی جابیاں لا کرمیرے ہاتھ میں دے دی کنیں۔ اس طرح منداحداورابن حبان میں حدیث ہے۔ اوتيت بمقاليد الدنيا على فرس ابلق. کہ تمام دنیا کے خزانوں کی چابیاں میرے پاس ایک چنلے گھوڑے پر لاد کر لائی گئیں۔(اس حدیث کی سند سیجیح ہے زرقانی) بخاری شریف کے اندر حدیث پاک ہے جو حضرت عبداللہ ابن مسعود ﷺ مردی ہے کہ ہم ایک سفر میں رسول التلط<sup>ین ہ</sup>ے ہمراہ تھے۔ پانی کی موگنی آپ نے فرمایا تلاش کرد کسی کے پاس پچھ پانی بیچاہوتو لے آؤلوگ ایک برتن لے آئے جس میں ذرہ ساپانی تھا۔ آپ نے برتن میں اپنا دست مبارک ڈالا اور فرمایا آ وَاور دضو کا پانی اور خدا کی برکت لو حضرت ابن مسعود ﷺ فرماتے ہیں کہ میں نے اپنی آنکھوں سے دیکھا کہ آپ کی انگلیوں سے پانی چشمے کی *طرح چھوٹ ر*ہا ہے۔

حضرت جابر ﷺ سے مردی ہے کہ رسول التھی یہ نے وضو کے لئے یانی طلب فر مایا جب نہ ملاتو مجھ سے فرمایا شکر میں یانی تلاش کرو۔ میں نے پیۃ کرنے کے بعد عرض کی کہ قافلہ جر میں ایک قطرہ یانی بھی نہیں ملا۔ ایک انصاری نبی یا کے علیقہ سے لئے این مشکوں میں یانی ٹھنڈا کیا کرتے تھے۔ آپ نے فرمایا اس کے پاس ہی جا کردیکھو ہو سکتا ہے اس کی مشک میں یانی ہو۔ اس میں بالکل معمولی یانی تھا۔ سرکا ہیں جنے یانی کو ہاتھ مبارک میں لیا اور اس پر کچھ پڑھا۔ پھراس کواپنے ہاتھ سے ملنے لگے۔اس کے بعد آپ نے فرمایا جس کسی کے پاس اتنامب ہوجو پورے قافلے کو کافی ہوجائے وہ اس کولے آئے چنانچہ ایک بڑا مب آپ کی

خدمت میں پیش کیا گیا تو آپ نے فر مایا یہ مشکیزہ لواور کیم اللہ کہ کر میر ے ہاتھ پر ڈالو۔ میں نے کسم اللہ کہ کر پانی برتن میں ڈالا تو میں نے و یکھا کہ پہلے آپ کی انگلیوں کے در میان سے پانی نطل پھر پورے ٹب میں پھیل گیا۔ (مسلم) ان دونوں احادیث میں جن میں بیان کیا گیا ہے کہ بی پاک تلفیقہ کی انگلیوں سے پانی کے چشمے جاری ہو کے تو اس امر پر واضح دلالت موجود ہے کہ بی پاک تلفیقہ کو اللہ تعالیٰ نے مخارکل بنایا ہے۔ ای صفمون کی ایک اور روایت حضرت ابن عباس علی سے مردی ہے کہ ایک مرتبہ

الشکر میں پانی نہیں تھا تو آپ کی خدمت میں عرض کیا گیا یا رسول اللہ کشکر میں پانی نہیں ہے مدیر

تو آپ نے پوچھا کیا تمہارے پاس کچھ پانی ہےتو انہوں نے عرض کی کہ یارسول اللہ پچھتو

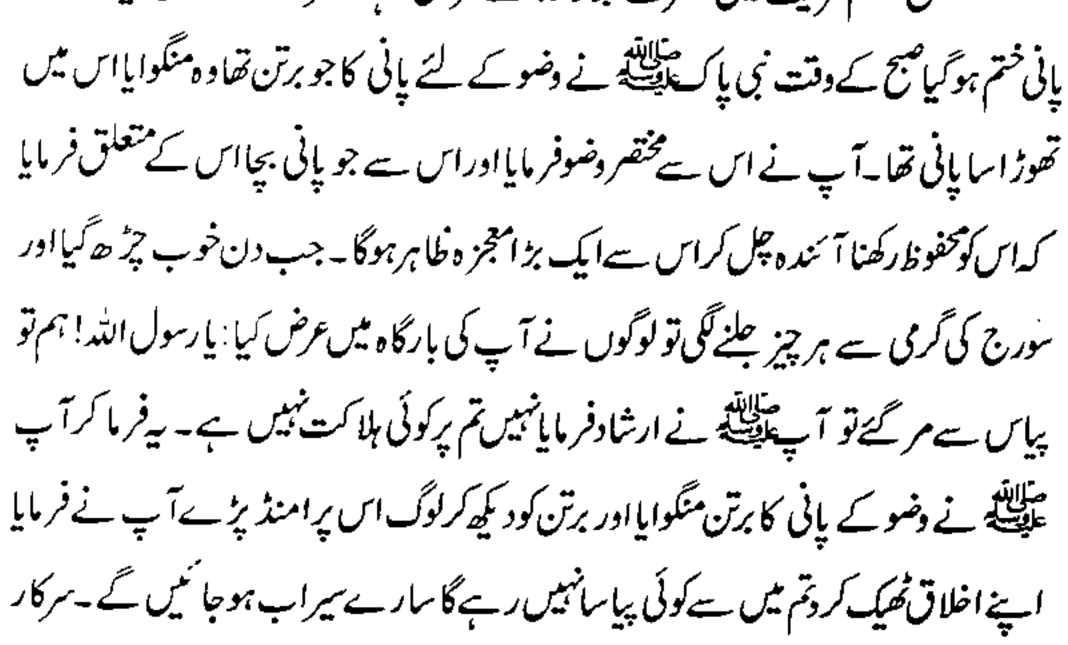
ہے تو ایک برتن پیش کیا گیا جس میں معمولی پانی تھا آپ نے اپنی انگلیاں برتن کے او پر پھیلا کیں تو آپ کی انگلیوں میں سے پانی کے چیٹمے اُبل پڑے۔اس حدیث پاک سے ثابت

ہے کہ سرکاراس بات پرقادر تھے کہا پنی انگلیوں سے پانی کے جشم جاری فرمائیں۔

ای طرح ایک حدیث یا ک حضرت جابر ریز پی سے مردی ہے دہ فرماتے ہیں کہ میں

رسول التُعلينية كے ساتھ تھا اور سفر كے دوران عصر كى نماز كا وقت آگيا ۔ آپ كے سامنے ایک برتن میں معمولی سایانی چیش کیا گیا۔ آپ نے اپنی انگلیاں مبارک پھیلا دیں۔ اس کے بعد فرمایا کہ آذ وضو کے یانی کی طرف اور اللہ کی طرف سے نازل ہونے والی بر کت کی طرف ۔ میں نے دیکھا کہ یانی پھوٹ پھوٹ کرآپ کی انگلیوں سے پھوٹے لگاختیٰ کہتمام صحابہ ﷺ نے دضوبھی کرلیاادر پی بھی لیاادراس وقت صحابہ کرام ﷺ کی تعداد چودہ سوتھی۔ حضرت جابر ﷺ ہے ہی ایک اور حدیث پاک مروی ہے کہ ک<mark>صلح حدید بی</mark> میں اُن کو

پانی نهل سکااور ہم کو سخت پیاس گلی۔ نبی پاکے علی<sup>ت</sup> کی سامنے ایک چمڑے کا تھیلا تھا۔ آپ نے اس سے پانی لے کروضو کیالوگ پانی دیکھ کر بے تابی کے ساتھ اس طرف کیکے۔ آپ نے پوچھار کیا وجہ ہے تو انہوں نے عرض کی :یا رسول اللہ! ہمارے پاس نہ وضو کے لئے پانی ہے نہ پنے کے لئے پانی ہے بس یمی ہے جو آپ کے پاس ہے۔ نبی پاک علیقی نے تھلے میں اپنا ہاتھ مبارک ڈالاتو پانی خوب پیااور دوضو بھی فرمایا۔ حضرت جابر ﷺ فرماتے ہیں اگر ہم ایک لا کھ بھی ہوتے تو پانی ہمارے لیے کافی ہوتا مگرہم اس وقت پندرہ سو تھے۔(بخاری مسلم مشکوۃ ) حضرت انس ﷺ سے مروی ہے کہ ہم مقام زوراء میں بتھے نماز کا وقت ہو گیا لوگوں کے پاس پانی نہیں تھا تو نبی پاک ﷺ نے پیالہ منگوایا جس میں بالکل معمولی سا پانی تھا۔ آپ نے اپناہاتھ مبارک ڈالاتو پانی آپ کی انگیوں سے البلنے لگا۔ اس وقت صحابہ کرام کی تعدّاد تین سوتھی اور پانی سب کے لئے کافی ہو گیا۔ ۔ صحیح مسلم شریف میں حضرت ابوقیا دہ سے مردی ہے کہ غز وہ تبوک میں ایک رات



114

علی این انٹریلنا شروع کیا اور حضرت ابوقما دہ ﷺ نے لوگوں کو پلا تا شروع کر دیا یہاں تک کہ سمارے لوگ سیراب ہو گئے تی کہ نبی پاک علیقہ اور ابوقیا دہﷺ کے علاوہ کوئی بھی نہ بچاجس نے پانی نہ بیا ہو۔ تو میں نے عرض کیایا رسول اللہ آپ نوش فرما کیجئے۔ سر کا طلب کے ارشاد فرمایاتہیں جو پلانے والا ہوتا ہے وہ سب سے آخر میں پانی پتیا ہے۔ اب اس حدیث پاک کے بیدالفاظ قابل نور ہیں کہ سرکا چاہتے نے فرمایا کہ پلانے والاسب سے آخر میں پیتا ہے حالانکہ پانی تو حضرت ابوقیا دہ ﷺ پلار ہے تھے۔ نبی پاک تابیج صرف انڈیل رہے تھے کیکن چونکہ اصل ساقی سرکا ہایتے ہی تھے کیونکہ سرکا ہایتے ہے معجزہ کی وجہ سے اور خدادادا ختیار کی وجہ سے پانی میں اتن بر کت ہوئی کہ پورے کشکر کے لئے کافی ہو گیا۔ای کئے نبی کر می ایک نے اپنے آپ کو ساقی فرمایا۔ بخاری وسلم میں حدیث پاک ہے کہ حضرت جابر ﷺ نے سرکا تواہیں کی بارگاہ میں آ كر عرض كيا: يارسول الله المه ب آب ك لي كهانا تيار كياب تو آب يطلقه تشريف لا نمي ادرآپ کے ساتھ چندآ دمی اور ہوں۔سرکار علیہ السلام نے عام اعلان فرمادیا۔

يا اهل الخندق حيّى هلا بكم قد صنع لكم جابر سورا. پھر سرکار علیہ السلام تشریف لے گئے اور ہنڈیا میں لعاب دہن ڈالا۔اور فرمایا کہ کس روٹیاں یکانے دالی کو بلاؤ۔تو سر کا یوٹیٹے نے وہ کھانا جو صرف چند آدمیوں کے لئے تیار کیا گیا تھااس سے ہزارآ دمی کوسیر فرمادیا۔حضرت جابر ﷺ فرماتے ہیں۔ ان عجيننا ليخبز كما هو وان برمتنا لتفط كما هي. آئے کے اندربھی کوئی کمی نہ آئی اور سالن کے اندر بھی کوئی کمی نہ آئی۔ نوٹ : بخاری شریف میں ہے کہ سرکا ہوائے کا حکم ہے کہ جب کسی کود عوت طعام

دی جائے تو میزبان کی اجازت کے بغیر دوسرے کوساتھ نہیں لیجا سکتا لیکن یہاں سرکار مدینہ متلین کو عرض بھی کیا گیا یا رسول اللہ صرف چند آ دمی اور ہوں۔ اس سے صاف ظاہر ہے کہ سرکا چاہتے کواپنی ذات پہ اعتبارتھا کہ میں آٹھ یا دس آ دمیوں کا کھانا ہزار آ دمیوں کو کھلاسکتا ہوں۔تو بیصدیث بھی نبی پاک علیقہ سے مختار کل ہونے پر داضح دلیل ہے۔ بخاری شریف میں ایک اور روایت ہے جو حضرت جابر ﷺ سے منقول ہے وہ فرماتے ہیں میرے دالد پر قرضہ تھا تو میں نے اپنے دالد کے قرض خواہوں کو کہا کہ پورا باغ لے لوادر قرضہ معاف کر دولیکن وہ نہ مانے اور ناراض ہو گئے اور سرکاردو عالم کا پیش نے بھی سفارش فرمائی مگرانہوں نے قبول کرنے سے انکار کردیا۔ سرکا ہوائی نے حضرت جابر طالب سے فرمایا کہ تم تھجوروں کو جمع کرواور کھجوروں کے الگ الگ ڈ حیر لگا دو۔ چرسر کا تقلیب کھجور دی کے ایک ڈحیر پرخودجلوہ گر ہو گئے اور اس سے ساراقر ضهادافر مادیا۔اس ڈعیرےایک تھجوربھی کم نہ ہوئی۔تواس حدیث پاک میں بھی دیدہ بینا کے لئے واضح دلیل موجود ہے کہ *سر*کا ہوائیں مختار کل تھے۔

حضرت ابوطلجه ويتجنب في حضرت انس ويتجنه کے ذریعے سرکار کی بارگاہ میں کھانا بھیجا تو آ یہ متا<del>لی</del> بنے فرمایا کیا تجھے ابوطلحہ ﷺ نے بھیجا ہے؟ عرض کیا جی ماں ایو حیصا کیا کھانا دے کر بھیجا ہے؟ عرض کی جی ہاں! تو آ یے طلطی نے فرمایا کھانا لے چلوہم ابھی آ رہے ہیں۔سرکار ملاہنہ علیظہ صحابہ کرام ﷺ کوساتھ لے کر حضرت ابوطلحہ ﷺ کے گھر کی طرف چلے تو حضرت ابوطلحہ دی اسلیم سے کہا کہ نبی پاک علیظہ تشریف لائے ہیں اور صحابہ کرام ﷺ بھی آپ علیظہ کے ساتھ ہیں اور ہمارے پاس اتنا کھانانہیں ہے کہ ہم سب کو کھانا کھلاسکیں بے اس پرام سلیم فكها الله ورسوله اعلم.

پھر سرکا تلاہی سے ساتھ ستریا ای آدمی شخصب نے کھانا سیر ہو کر کھایا اور کھانے کے اندرکوئی بھی کمی نہ ہوئی۔ اس حدیث پاک کے اندر بھی اس امرکی واضح دلیل ہے کہ بی پاک علیظتے اللہ تعالی کی عطا ہے مختار کل ہیں۔ بیہ حدیث پاک بخاری شریف کے اندر ہے۔ ای طرح بخاری ' شریف میں ہے۔ جب سرکا تطبیعہ نے حضرت زینب بنت بحش کے ساتھ شادی فرمائی تو شب زفاف کے بعد حضرت ام سلیم نے حضرت انس ﷺ کے ہاتھ کچھ طوہ دے کر حضو والی ا کی بارگاہ میں بھیجا تو سرکا ہو<del>ایس</del> نے فرمایا کہ جاؤ اصحاب صفہ کو بلا لاؤ۔اصحاب صفہ کی تعداد تین سوتھی لیکن سارے اس کھانے سے سیر ہو گے۔حضرت انس ﷺ فرماتے ہیں کہ جھے نہیں يبته كهجس وقت كهاناركها گياتهااس وقت زياده تقاياجس وقت أثفايا گيااس وقت زياده تقايتو بیرحدیث پاک بھی اس امر کی واضح دلیل ہے کہ بی پاک علیقہ اللہ تعالٰی کے عکم اور اس کی عطا سے مختار کل ہیں۔ مشکّوۃ شریف، شرح السنہ، الوفاا درمتدرک میں حدیث پاک ہے جس کو حاکم ادر

ذہبی نے بیچے قرار دیا ہے کہ سرکا ہوکی جس اس معبد کے خیمہ میں تشریف لے گئے ۔ دہاں ایک لاعر بکری کھڑی تھی جو چلنے پھرنے سے عاجزتھی کیکن سرکا ہوائی نے اس سے اتنا دود ہو نکالا کہ حضرت ام معبد کے گھر کے سارے برتن دود ہے سے کجر گئے۔ مفصل روایت مشکو ۃ اورمتدرک م**یں موجود ہے۔تو اس حدیث میں بھی اس امر** پر دلیل ہے کہ سرکا ہوئی ہے کواس امر کا اختیار حاصل ہے کہ جس بکری میں دود ھ کی صلاحیت بھی نہ ہواس ہے بھی دود ہونکال لیتے ہیں۔ ابن حبان میں صحیح حدیث موجود ہے کہ حضرت عبداللّٰہ بن مسعود ﷺ (جواس وقت

171

مسلمان نہیں ہوئے تھے) کوسر کا تطلیقہ نے فرمایا ایسی بکری کولے آؤجس کے ساتھ نرنے جفتی نہ کی ہو۔ وہ لے آئے تو سر کا تلاقیق نے اس بکری سے بھی دود ھ حاصل کرلیا۔ اس حدیث میں بھی اس امر کی واضح دلیل ہے کہ سرکار علیق معجزات کے اصدار میں بااختیار ہیں۔ جاری شریف کی متفق حدیث ہے کہ کا فروں نے آپ سے مطالبہ کیا کہ آپ چاہیے ہے ان کوکوئی معجزہ دکھا ئیں تو آپﷺ نے ان کو جاند دو ٹکڑ ہے کر کے دکھایا تفسیر قرطبی اور فتح الباری کے اندر بیاضافہ بھی مروی ہے کہ سرکا تطبیقہ نے فرمایا کہ اگر میں ایسا کر دوں تو کیاتم اسلام لاؤ گے۔اس حدیث سے صاف ظاہر ہوتا ہے۔ کہ نبی پاک علیقے کی اشارے کے اندراتی طاقت ہے کہ آپ چاہتے اڑھائی لا کھیل دور حمینے والے جاند کوتو ڑیکتے ہیں۔توجن کے اشارے کی طاقت کا بیعالم ہے۔ تو پھران کی ذات یا برکات کی طاقت کا عالم کیا ہوگا ؟ مظلوۃ شریف اور دارمی کے اندر صحیح سند کے ساتھ حدیث موجود ہے کہ سرکا تلاہیے۔ مشکو ۃ شریف اور دارمی کے اندر بنا سند کے ساتھ حدیث موجود ہے کہ سرکا تلاہیے۔ کی بارگاہ میں ایک اعرابی حاضر ہوا تو آپ علیظتیج نے اس کواسلام کی دعوت دی۔اس نے کہا کون آپ کی نبوت پر گواہی دیتا ہے تو آپﷺ نے فرمایا وہ درخت جو اس طرف کھرا

ہے۔ تو سرکا تطلیقہ نے درخت کو بلایا اور اس سے تین دفعہ گواہی طلب کی تو درخت نے تین د فعه الله تعالی کی وحدانیت اور سر کا تطلیقته کی رسالت کی گواہی دی۔اور پھر واپس درخت اپن جگه بر چلا گیااور ده اعرابی مسلمان ہو گیا۔ تنقیح الروات میں ہے کہ *اس حدیث کی سندیج سے بیحدیث* یا ک مست در ک علی الصحیحین میں بھی موجود ہے۔حاکم اور ذہبی نے اس کو بچے قرار دیا ہے۔ جامع تر**ندی** کے اندر صحیح حدیث یاک ہے کہ ایک اعرابی نے عرض کیا یا رسول اللہ میں کیے پہچانوں کہ آپ چاہتے نبی ہیں آپ چاہتے نے فرمایا کہ اگر میں تھجور کے اس خوشے کو

بلا دُن تو پھر کیا تو میری نبوت کی تصدیق کرئے گا؟ آپ علیقے نے تحور کے خوشے کو بلایا وہ آ پی مثال<sup>ی</sup> کی خدمت میں حاضر ہوا۔ پھر آ پی متالیک نے تحکم دیا کہ اپنی جگہ پر داہی چلا جا تو دہ واپس چلا گیا۔امام تر مذی فرماتے ہیں: هذا حدیث حسن صحیح . اور تنقیح الروات کے اندر بھی ہے کہ بیر حدیث سیجیح ہے۔ان دونوں حدیثوں کے اندراس امر کی داختے دلیل موجود ہے کہ نبی یا کہ <mark>حلیق</mark>تہ کی حکومت نبا تات پر بھی ہے۔ الغرض اس مضمون کی سینکڑ دل احادیث ہیں۔ سیہم نے بطورنمونہ مشتے ازخر دارے پیش کی ہیں۔ جو حضرات تفصیل سے سر کا ت<u>قایم</u> کے محجزات کے مطالعہ کرنا چاہتے ہوں وہ دلائل النبو ة للبيهقى، دلائل النبوت ابونغيم اورجحة التدعلي العالمين للنبها في كامطالعه فرما ئيس-بخاری شریف میں حدیث ہے۔ الله يعطى وانما انا قاسم. ملاعلی قارمی اس کی شرح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ بی پاک <mark>علیقہ</mark> علم بھی تقسیم کرتے ہیں۔اموال بھی تقشیم فرماتے ہیں اور تمام دینی اور دنیادی امور میں تعتوں کے

ہ متالیقہ قاسم میں۔ آ پیلایت قاسم میں۔ (مرقاة جلد9صفحہ 105) مندابو یعلی میں روایت ہے کہ ایک آ دمی نے سر کا تقلیلیہ کی بارگاہ می*ں عرض کی*ا: یہ ا مالك الناس. (مندابوليعلى جلد ٢) مجمع الز دائد میں ہے کہ بیرحدیث صحیح ہے۔ جب سرکا ہوا یہ کو بیر خرض کیا گیا تو آپ میلانی نے انکار ہیں فرمایا تو بیر حدیث تقریری بن گئی۔ گویا سرکا ہوا ہے کا اپنے بارے میں یہی عقیدہ ہوا کہ آپ تمام لوگوں کے مالک ہیں۔

اقوال علماءكرام علامه ابن حجر على الجوابر المنظم ميں فرماتے ہيں : هو صلى اللَّه عليه وسلم خليفه اللَّه الاعظم الذي جعل خزائن كرمه و موائد نعمه تحت يده وارادته يعطى من يشاء و يمنع من يشاء. (ص42) نبی پاک حلیقہ اللہ تعالی کے سب سے بڑے خلیفہ ہیں اللہ تعالیٰ نے اپنے تمام خزانے اور بعتوں کے سب دسترخوان آ چاہیں کے قبضے میں دے دیئے ہیں آپ جس کو چاہیں عطافر مائیں اور جس کو چاہیں عطانہ فر مائیں۔ علامه فاس مطالع المسر ات ميں فرماتے ہيں: كل ماظهر في العالم فانما يعطيه سيدنا محمد ألينه فلا يخرج من الخزائن الالهية شيء الاعلى يده. (صفحہ 55) جو پچھکا ئنات میں نعمت ملتی ہے وہ نبی پاک علیقہ کے ہاتھ سے ملتی ہے اور اللہ تعالیٰ

کے خزانوں سے جو بچھ کی کوملتا ہے سرکا تلاہیں کے کرم اور جو دوسخاوالے دست سے ملتا ہے۔ شاه ولى الله محدث د بلوى كاارشاد : حضرت امیر و ذریت طانبره اورا تمام امت برمثال پیراں دمرشداں می پرستند و امور تكويديه رابايتان وابسته ميدانند. (تحفه اثناعشر بي صفحه 223) ترجمہ: حضرت علی ﷺ اور آپ کی تمام اولا دکو پوری امت انتہائی عقیدت کے ساتھا پنا ہیراور مرشد مانتی ہے اور کا ئنات کے تمام امور کوان سے وابستہ جھتی ہے۔ مولوی سرفراز صاحب کاایک حوالہ پیش کیا ہے کہ پنج سرکا منصب ایلجی گری ہے نہ کہ

117

اللّٰدكا نائب ہوناليكن اي كتاب كے اندر حضرت شاہ صاحب كامذكور بالاقول بھى موجودتھا جو حضرت کونظر نہیں آیا۔انہی شاہ صاحب کا قول ہم تفسیر ی عزیزی کے حوالے سے پیش کر چکے ہیں کہ جو اللہ کا خلیفہ ہوتا ہے وہ زمین وآسان میں اللہ تعالٰی کی طرف سے متصرف ہوتا ہے نامعلوم شاہ صاحب کے بیروالے گکھڑوی صاحب کے نزدیک قابل قبول کیوں نہیں ہیں۔ حضرت صاحب پریمی مثال کیجی آتی ہے۔ میٹھا میٹھا ہپ ہپ کڑوا کڑوا تھوتھو۔ علامہ سیداحمد طحطاوی''مراقی الفلاح'' کے حاشیہ میں فرماتے ہیں : كنيته صلى الله عليه وآله وسلم ابوالقاسم لانه عليه السلام يقسم الجنة بين اهلها. (كذا في الزرقاني على المواهب) ترجمیہ: نبی پاک علیہ الصلوٰۃ والسلام کی کنیت ابوالقاسم اس لیج ہے کہ آپ جنت کو مستحقین کے درمیان تقسیم کرتے ہیں۔ علامہ قسطلانی ارشاد الساری میں فرماتے ہیں کہ نبی پاک علیہ السلام کے پاس تمام اہل جہان کے رزق اور روزی کے خزانے ہیں۔ تا کہ آپ ان کے لئے اتن مقدار نکال کر دیں

جودہ آپ سے طلب کرے۔جوبھی اس جہان کے رزق میں خاہر ہو چکا ہے دہ نبی کریم علیہ السلام کے ہاتھ سے ظاہر ہوا ہے۔ (زرقانی جلد نمبر 5 صفحہ 260) (جلد نمبر 6 صفحہ 455) ای طرح کی عبارت ملاً علی قارمی نے شرح شفا جلد دوم صفحہ 209 برکھی ہے۔ ای مضمون کی عبارت نسیم الریاض جلد دوم صفحہ 209 میں موجود ہے اور اسی طرح کی عبارت علامہ خفاجی نے شیم الریاض جلد اول صفحہ 472 پر موجود ہے اور ملاعلی قاری نے شرح شفا جلدادّل صفحہ 471 یریمی عبارت موجود ہے۔

120

اساعیل د بلوی کی سرکا تطلیقی کی بارگاہ میں ایک اور گستاخی : مولوی اساعیل دہلوی نے اپنی کتاب تقویۃ الایمان میں لکھا ہے کہ رسول کے عا<u>ہے</u> سے چھنجیں ہوتا۔ مولوی اساعیل کی اس عبارت کے ردمیں ہم نے اس کتاب کے حصہ اول میں کافی بحث کی ہے۔مولومی اساعیل کا بیہ کہنا کتنی بڑی دریدہ دُنی ہے مولومی اساعیل کے چاہنے سے تو تقو تہ الایمان جیسی شرائگیز کتاب وجود میں آجائے اور نبی پاک علیہ السلام کے چاہئے سے سچھ بھی نہ ہو۔اللہ تعالیٰ عیسیٰ علیہ السلام کے کلام کی حکایت کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں <sup>:</sup> ابرئ الاكمه والابرص و أحى الموتى باذن الله. ترجمہ: میں مادر زاداندھوں کو درست کرتا ہوں اور برص کے داغوں دالوں کو بھی درست کرتا ہوں۔اورمر دوں کواللہ کے عکم سے زندہ کرتا ہوں۔ ای طرح حفرت سلیمان علیہ السلام کے جاہے سے اُن کے صحابی نے بلکہ جھپکنے · کی در میں بلقیس کا تخت اُن کے سامنے پیش کر دیا

# ی دورین یک و حتان حرا حری روید. کد ماقدال الله تعالى: قال الذى عنده علم من الکتاب أنا اتيك به قبل ان يَرتَد اليك طرفك. تواس آيت سے ثابت م كدالله كولى كوچا ب سے بھى اتنابر اتخت چشم زون میں سليمان عليه السلام كى بارگاہ ميں پنج سکتا ہے كہ جب الله كے ولى كے چا ہے ساتے بر نے معاملات وقوع پذير ہو سكتے ہيں تو نبى پاك عليه السلام جوتمام انبياء كے سردار ہيں تو آپ ك بار بي ميں يكہنا كه آپ كے چا ہے سے بحشييں ہوتا بہت برى بے حياتى ہے۔ اى طرح موى عليه السلام كو الله تعالى نے ارشاد فرمايا:

واترك البحر رهوأ. دريا كوكطا تيموژ دو\_ نوٹ : حضرت مویٰ علیہ السلام دریائے نیل سے گزرے تو آپ نے بی اسرائیل کے گزرنے کے لئے بارہ رہتے بنادیئے جب آپ اپن قوم سمیت گزر گئے تو اپناعصا مارنا حیاہا تا کہ دوبارہ خشک راستے ختم ہوجا <sup>ن</sup>میں تا کہ فرعون اور اُس کی قوم *غر*ق ہوجائے۔اس ۔ آیت سے داختے طور پر خلاہر ہوا۔ موکٰ علیہ السلام اس معجز ہ کے اظہار پر قادر تھے۔ چاہیں تو اپنے عصابے خشک راہتے بنادیں اور چاہیں تو عصا کے ذریعے بنے ہوئے راستوں کوختم کر دیں۔اس امر پر کہ دہ راستے بنانے پر بھی قادر تھے۔دلیل بیہے کہ ارشاد باری تعالی ہے: فاضرب لهم طريقاً في البحر يبساً. ان دونوں آیات سے تو م طور ثابت ہو گیا کہ موٹ علیہ السلام کے چاہتے ہے ایسے

خارق للعادت امور خلاہ مرہوتے تھے۔ جب مویٰ علیہ السلام کے چاہتے سے ایسے امور دقوع پذیر ہو سکتے میں تو نبی الانبیا ولیسے کے چاہتے سے کو نین کے امور جو ہیں کیوں نہیں وقوع پذیر

<del>يوسكة ؟</del>

نی یا کے علیقتہ کے تصرف کا ثبوت احادیث کی روشی میں : حديث نمبر 1: حضرت ابی ابن کعب ﷺ فرماتے ہیں کہ میں نبی یا کے میں جگاہ کی بارگاہ میں حاضرتھا۔ ایک آدمی آیا۔ اُس نے ایک قراءت کے ساتھ قرآن مجید پڑھا۔ بی پاک علیہ السلام نے اُس کی قراءت کی تصدیق فرمائی۔ پھر ددسرآ دمی آیا اُس نے ددسری قراءت کے ساتھ پڑھا۔ اُس کی بھی آ **پیلینٹ** نے تائید فرمائی۔ ای طرح ایک آدمی آیا اُس نے تیسری قراءت

کے ساتھ قرآن مجید پڑھا۔ نبی پاک تلین نے اس کی بھی تصدیق فرمائی۔ حضرت اُبی ﷺ رماتے میں کہ میرے دل میں ایسی تکذیب پیدا ہوئی جو اسلام سے پہلے بھی پیدانہیں ہوئی تھی۔ جب نبی پاک علیہ السلام نے میرے دل کی کیفیت کو دیکھا تو آپ نے میرے سینے پر ہے مارا۔ تو میرے دل سے سب تکذیب زائل ہوگئی اور دوبارہ نو رایمان حاصل ہو گیا۔ (مسلم شریف)

وجداستدلال: اس حديث ميں اس امركى واضح دلالت ہے كەنجى پاك عليه السلام دل ميں تصرف كرك لوگوں كو گمراہى ہے بچا سكتے ہيں۔ اس لئے امام رازى فرماتے ہيں۔ إنّ الله اعطاهم القدرةَ ما لاجله يتَصَر فون فى بو اجلن الحلق ليحن الله تعالى نے انبياء عليم السلام كوالي قدرت عطافر مائى ہے۔ جس كى وجہ ہے وہ كلوق كے دل ميں تصرف كرتے ہيں۔

حديث تمبر2: حضرت جابر ﷺ فرماتے میں کہ نبی پاک علیہ السلام نے قضائے حاجت فرمانی تھی تو آ ہے۔ تو آ ہے چاہتے نے فرمایا ۔ جاذ ان درختوں کو بلالاؤ ۔ وہ درخت حاضر ہوئے تو سرکا رعلیہ السلام نے اُن کی اوٹ میں بیٹھ کر قضائے حاجت فرمائی۔اس کے بعد درخت اپن جگہ پر چلے گئے ۔ (مسلم شريف جلداول) وجهاستدلال: اس حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ نبی پاک علیہ السلام کے جانے سے جمادات بھی آ بیتانی کی اطاعت کرتے تھے۔

111

حديث تمبر3: جنگ خیبر کے موقع پر سرکا رعلیہ السلام نے ارشاد فرمایا کل میں حجنڈ ا اُس کو عطا کروں گا۔جس کے ہاتھ پراللہ تعالیٰ فتح عطا فرمائے گا۔وہ بندہ اللہ اور اُس کے ر سول متلاقیہ سے محبت کرتا ہو گا اور اللہ اور اللہ اور اس کا رسول متلاقیہ اُس سے محبت کرتے ہوں گے۔ توجب مبح ہوئی تو سرکار نے فرمایا علی ابن ابی طالب ﷺ کہاں ہے؟ عرض کی گئ کہ اُن کی آنکھوں میں درد ہے۔سرکار علیہ السلام نے اُن کو بلایا اور اُن کی آنکھوں میں اپنالعاب د <sup>ہ</sup>ن ڈ الاتو ان کی آنکھیں ٹھیک ہو گئیں۔ (بخاری شریف جلداول) وجهاستدلال: جب نبی پاک علیہ السلام کی تھوک مبارک کا بیکمال ہے کہ آشوب چیٹم کو دور کر سکتا ہے تو پھر بی پاک علیہ السلام کے بارے میں پیر کہنا کہ اُن کے چاہتے سے چھنہیں ہوتا، کتنی بڑی بے ایمانی ہے۔ حديث تمبر 4:

ایک صحابی حضرت عتبہ ﷺ کی جار ہویاں تھیں۔وہ بڑی اعلیٰ قشم کی خوشبو لگاتی تھیں لیکن جوخوشہواُن کے بدن ہے آتی تھیں وہ سب سے زیادہ تھی۔تو انھوں نے پوچھا کہ کیا دجہ ہے کہ تیری خوشبوہم سب کی خوشبو پر فوقیت رکھتی ہے۔تو اس نے بتلایا کہ ایک بار میرے سارے بدن پر پھنیاں نگل آئیں تو میں سرکار علیہ السلام کی بارگاہ میں حاضر ہوا۔ تو آ پیلائیج نے فرمایا کہ تمیض اُتارو میں نے قمیض اُتار کر آ پیلائیج کی بارگاہ میں بیٹھ گیا۔تو آ پ مثلیقہ نے اپنے ہاتھ مبارک پرلعاب دہن مل کرمیرے جسم پر ملا۔ اُس سے میر کی تکلیف ہمی دورہوگنی اوراس وجہ ہے خوشبوبھی پیداہوگئی۔

امام طبرانی نے اس حدیث کو جم اوسط میں نقل فرمایا۔امام سیوطی نے خصاص کبر ک میں فرمایا کہ اس حدیث کی سند صحیح ہے۔ مجمع الزوائد کے اندر بھی ہے کہ اس حدیث کی سند صحیح مولوی سرفراز صاحب فرماتے ہیں کہ اگر علامہ بیٹمی کواپنے وقت میں صحیح اور سقیم کی پر ک**ہیں تقی تو اور کس کوتھی۔(احسن الکلام)** حديث كمبر5: حضرت قمادہ ﷺ کی جنگ اُحد میں تیر لگنے کی وجہ سے آنکھ نکل گئی۔ تو آنکھ کا ڈھیلا لے کر سرکار علیہ السلام کی بارگاہ میں حاضر ہوئے۔سرکار علیہ السلام نے اُن کی آنکھ کو جوڑ دیا۔تو اُس آنکھ کا نور بہ نسبت دوسری آنکھ کے بڑھ گیا۔جب دوسری آنکھ میں درد ہوتا تھا۔تو اُس اُنکھ میں نہیں ہوتا تھا۔(بیحدیث امام پہنچی نے دلائل النبو ۃ میں ،علامہ ابن جوزی نے الوفا میں، علامہ بدر الدین عینی نے عمدۃ القاری شرح بخاری میں اور حافظ ابن حجرنے الاصابه میں ثقل فرمائی ہے )اس حدیث کی سند پرکوئی جرح منقول نہیں ہے کہٰذا بیر حدیث سے ج وحداستدلال: ان دونوں حدیثوں سے داخلح طور پر ثابت ہے کہ بی پاک چاہتے کے چاہئے سے لوگوں کی بیاریاں بھی دورہوتی ہیں اور جن کی بینائی ختم ہو چکی ہوان کی بینائی بحال ہو جاتی ہے۔ حديث تمبر6: حضور عليه الصلوة والسلام تصرف ك اثبات يرجعنى حديث: حضرت عبداللّٰدابن عتيق ﷺ ابورافع يہودي کول کر کے سٹر حيوں سے اُتر رہے تھے تو گرنے کی دجہ سے اُن کو شدید چوٹ لگ گئی اور پنڈ لی ٹوٹ گئی۔ اس دفت وہ اپنی پنڈ لی کو

1174

یگڑی کے ساتھ باند ھر حضور علیظہ کی بارگاہ میں حاضر ہوئے تو آپ علیظہ نے اُن کی پنڈ لی پراپنا دستِ مبارک پھیردیا۔ دہ فرماتے ہیں کہ آپ چاہیے کے دستِ اقدس پھیرنے کے بعد مجھےا بیامحسوس ہوتا تھا کہ گویا تھی مجھے در دہوا ہی نہیں تھا۔ (صحیح بخاری مشکو ۃ شریف) وجهاستدلال: ب جديث بإك اس امر برضعي الدلالت ب كه نبي باك عليته فوق الاسباب امور میں تصرف فرما سکتے ہیں اور آپ چاہتے کے جانے سے لوگوں کی مشکلات حل ہوجاتی ہیں۔ اس حدیث پاک سے بیر جمی ثابت ہوا کہ صحابہ کرامﷺ کاعقیدہ بیرتھا کہ بی پاک علیقہ اللہ تعالی جل مجدہ الکریم کے إذ ن سے دافع البلاء ہیں۔ حديث تمبر 7: نی پاک علیہ الصلوٰ ۃ السلام کے تصرف کے اثبات پر ساتویں دلیل : حضرت یزید بن ابی عبید ﷺ فرماتے ہیں۔ رأيت أثر ضربة في ساقٍ سلمه بن الاكوع ﷺ فقلت يا ابا مسلم

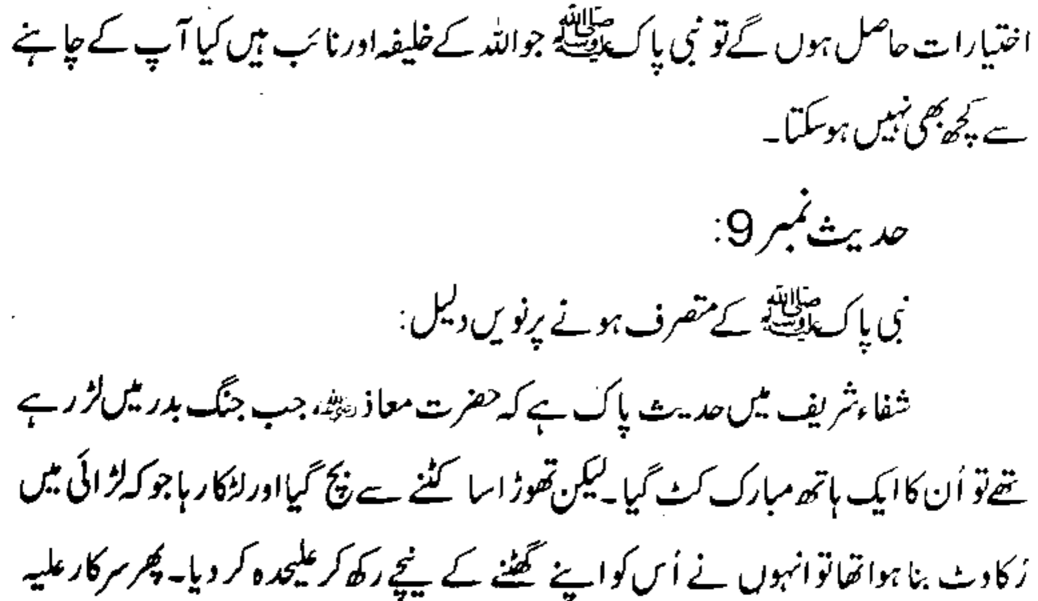
ماهد ذه المضربة؟ قبال ضربة اصابتنى يوم خيبر فقال الناس أصيب مسلمه قباتيت النبى صلى الله عليه وسلم فنَفَت فيه ثلاث نفثات فما استكيتها حتى الساعة. (بخارى شريف جلداول، مشكوة شريف) حضرت يزيد بن الى عبيد فرش فرمات بين كه مين في ايك ضرب كا نشان حضرت سلمه بن الاكوع فرش كى پندلى مين ديكھا۔ تو مين في يو چھا كه يي مشرب مي؟ تو انہوں في فرمايا كه بيضرب مجمع خيبر كے دن پنچى (كلى) لوگوں في كہا كہ سلمة بين فاق ميں القامية

ہوجائے گا۔ پس میں سرکار علیہ العسلوٰ ۃ السلام کی بارگاہ میں حاضر ہو، آپ <mark>علیق نے تین بارتھوکا</mark>

یا پھوتک مارا۔ پس اُس کے بعد سے لے کرآج تک بچھے دردہیں ہوا۔ وجداستدلال: اس حدیث پاک میں اس امر کا وافر ثبوت ہے کہ نبی پاکے علیظتے اللہ تعالیٰ کے اون ے مشکل کشامیں ۔لہذا ہد کہنا بہت بڑی ۔بایمانی ہے کہ نبی پاک علیقے کے جاہتے ہے ت<sup>ک</sup>ھ تہیں ہوتا۔ حديث تمبر8: نبی یا کے اللہ کی متصرف ہونے پر آٹھویں دلیل: سیح مسلم شریف میں حدیث پاک ہے کہ جب د خال آئے گا تو زمین پر اُس کی حکومت ہوگی۔ یعنی زمین کے تمام خزائن اُس کے قبضے میں ہوں گےاور جب چاہے گا تو اُس کے جاہتے پر آسان بارش برسا دے گا۔اور زمین اس کے جاہتے سے سزہ اُگائے گی اور وہ ایک حض کوتل کرنے کے بعدزندہ بھی کرد ےگا۔

وجهاستدلال: جب اللّد تبارك وتعالى دجال جيسے ملعون كواتنے اختيارات دے سكتا ہے تونبي ياك متلاقة تو الله تعالی کے محبوب بلکہ تمام محبوبین کے سردار ہیں تو اُن کے اختیارات کا کیا عالم ہو گا۔جیرت ہے کہ دجال کے توبیہ لوگ اختیارات مانتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اُس کے جانبے ے سب بچھ ہوجائے گالیکن نبی یا کے علیقیہ (جن کا انہوں نے کلمہ بڑھا ہے) کے بارے میں کہتے ہیں کہ نبی یا ک علیقہ کے جانبے سے بچھ ہیں ہوتا۔ پی*ۃ نہیں* ان کو دجال سے اتن عقیدت کیوں ہے؟ادر نبی یا کے قابلتہ سے اتنابغض کیوں ہے؟اگر وہ بیارشادفر مائیں کے د جال کے بارے میں جوجدیث پاک میں آتا ہے کہ اُس کوتو بطور استدراج پیر کمالات عطاء

کئے گئے ہیں تو نبی پاک علیقہ کے معجزات کے بارے میں سینکڑوں حدیثیں ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ آپﷺ کے مجزات آپ کے قصدو اختیار سے صادر ہوئے۔ پھراُن احادیث کونہ ماننے کی کیاوجہ ہے؟ جب الله تعالى بطوراستدراج دجال كواختيارات د يسكما يحو بطور معجزه نبي پاك صالیلہ علیہ کو بھی کمالات عطا کر سکتا ہے۔ بلکہ سرکا ہوائی کی اعتیاز میں بیفر مان بھی ہے کہ انا اعطینک الکوڑ۔ اس کی ایک تفسیر یہ بھی کی گئی ہے کہ یہاں کوٹر سے مراد مجزات کی کثرت ہے۔ دراصل اس حدیث پاک سے ہماری وجہاستدلال بیہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ اپنے اعداءکواتنے اختیارات دیتا ہے تو پھرمجبو بین یراس کا کتنا کرم ہوگا۔ د وستاں را گجا کنی محر وم تو که با دشمنان نظر داری لیعنی خلاصہ کلام ہیہ ہے کہ دجال جوخدائی کا دعویٰ دار ہوگا جب اُس کو اتنے



184

الصلوٰۃ السلام نے اپنے لعاب اقدس سے اُس ہاتھ کودوبارہ جوڑ دیا۔ حضرت علامہ خفاجی ہنیم الریاض میں فرماتے ہیں کہاس حدیث کی سند سیجیح ہے۔ وجهاستدلال: ا*س حدیث پاک سے ص*اف طور پر ثابت ہوتا ہے کہ نبی پاک علی<sup>سی</sup> کی لعاب اقدس بھی مشکل کشاءادر حاجت رواہے۔جس <sup>ہ</sup>ستی پاکے چیس<sup>ی</sup> ٹی کا بعاب اقدس مشکل کشاء اور حاجت روا ہے خود اُن کی ذات اقدس کے مشکل کشااور حاجت روا ہونے میں کیا شک و شبه ہوسکتا ہے۔ حديث تمبر 10: سرکار علیہ الصلوٰۃ والسلام کے متصرف ہونے پردسویں دلیل: حضرت اساءرضي التدعنها فرماتي بي كه سركارعليه الصلوٰ ة والسلام كاايك جُبّه مباركه تھاجو کہ حضرت سیّدوعا نشہ صدیقہ رضی اللّٰہ عنہا کے پاس تھا۔ جب اُن کا دصال ہو گیا تو اُ ہے میں نے حاصل کرلیا۔ ہم اُس جُبّہ مبار کہ کودھو کر مریضوں کو پلاتے اور شفاءحاصل کرتے ہیں

(مسلم شريف جلداول) وحداستدلال: جب نبی پاک علیظیم کے جسدِ اقدس کے مس ہونے والے جُبہ مبارکہ میں اتن برکتیں ہیں کہان کاغُسالہ مریضوں کے لئے شفاء بخش ہے توجن کے جسدِ ہے مں ہونے والے جُبہ مبارکہ کی بیشان ہے تو خود اُس پہنے والی ہستی اقدس کی کیا شان ہوگی۔ پھر اُن کے بارے میں بیکہنا کہ ان کے جانے سے پچھ ہیں ہوتا تو بیقول قرآن وسنت کے منافی ہونے کی

وجهس مردود ہے۔

حديث تمبر 11: حضور سید عالم الطلبة کے مصرف فی الامور ہونے پر گیار ہویں دلیل: حضرت أم سلمہ رضی اللہ عنہا کے پاس حضور علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کے چند موئے مبارک تھے جن کوانہوں نے چاندی کی ڈبید میں رکھا ہوا تھا۔ جب سی کونظر بدلگ جاتی یا کوئی اور مصیبت پہنچتی تو پانی کے تغار حضرت اُم سلمہ کے پا*س بھیج*تا آپ سرکا ر<u>عا</u>یقہ کے موئے مبارک کو پانی میں ڈبود پیتی تو اس کے بعدوہ بیارآ دمی اُس پانی کو پیتااور شفایاب ہوجا تا۔ نو ث : پیچدیٹ پاک بخاری شریف میں موجود ہے۔ وجهاستدلال: جب نبی پاک علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کے سرِ انور سے جُدا ہونے والے موئے مبارک یہ شان اعجازی رکھتے میں کہ اُن کی دجہ سے *مریض* شفاء یاب ہو جاتے ہیں تو خود نبی پاک منابنہ علیصة کی شان کیا ہوگی۔

انوٹ : دہایی ان تمام احادیث مہارکہ کے جواب میں کہہ دیتے ہیں کہ سیتمام احادیث ججزات میں ہے ہیں لہذاان ہے دلیل پکڑتا جائز نہیں۔ اس کے جواب میں گز ارش ہو ہے کہ قر آن جمید کی آیات بھی تو معجزہ میں تو کیا پھردہ بھی پیش نہیں کرنی جامیں؟ نیز جو چیز شرک ہے دہ بطور مجمزہ ہوتو پھر بھی شرک ہے۔ کیا کوئی آ دمی کہ یہ کہا ہے کہ خدائی کا دعویٰ شرک ہے لیکن بطور چڑ ہ دعویٰ خدائی شرک نہیں؟ وياييه يجوجم كالزاليه: لبعض دبابي كيتج بين كه جمرته مين نبي كااراده شامل نهيس بهوتا بلكه وهصرف التدتعالي

160

کافعل ہوتا ہے۔تو اس کے جواب میں انہی کے قاسم العلوم والخیرات کی ایک عبارت پیش کرتے ہیں۔قاسم نانوتو می تحذیر الناس صفحہ 8 پر کہتا ہے کہ معجزه خاص جوہر نبی کوشل پردانہ تقرری بطور سند نبوت ملتا ہے مثل عنایات خاصہ *کے بنظر ضرورت ہر د*قت اُس کے قبضہ میں ہوتا ہے گاہ بہ گاہ کا قبضہ بیں ہوتا۔ مولوی سرفراز صاحب گکھڑوی''راہ ہدایت'' میں اس عبارت کا جواب دیتے ہوئے ارشادفر ماتے ہیں کہ نانوتو ی کی عبارت سے بیررادہیں کہ ججز ہ نبی کے قصد سے صادر ہوتا ہے کیونکہ اس کی مثال حضرت نا نوتو ی نے قر آن سے دی ہے حالانکہ قرآن کے بارے میں بیکسی کا عقیدہ نہیں ہے کہ وہ نبی پاک علیہ السلام کے قصد سے صا در ہوا ہے ۔ م کھرو**ی جواب کارد**: گھرو<mark>ی موصوف کی ب</mark>یچ**بارت انتہائی بیہودہ ہے نانوتو کی عبارت ا**س طرح ہے کہ چجزہ جو ہرنبی کوملتا ہے دہ ہردانت اُس کے قبضے میں ہوتا ہے تو کیا قرآن مجید ہرنبی کوملا

ہے؟ پ*ھراگر* **نا تو تو ی نے مثال ن**لط دی ہے تو اس میں تعجب کی کو بی بات ہے جو تحص لفظ خاتم النبین کے ملی پوری اُمت کے نظریہ کے بڑکس نے گھڑ سکتا ہے اور بیدھی کہ سکتا ہے کہ انبیاء علیہم السلام جھوٹ بول سکتے ہیں تو اگر اُس نے بیہ ثال غلط دے دی ہے تو پھر اس میں تعجب کی کون ی بات ہے۔ نیز تکھروی جیاحب بجائے اس کے کہنا نوتو ی جیاحب کارد کرتے کہ اُس نے مثال خلط کیوں دی ہے۔ وہ مؤلف ''نور ہدایت'' مولا ناحسین الدین شاہ صاحب پر غصہ کا اظہار قرمار ہے ہیں۔ نیز معجزہ کے اختیاری ہونے پرہم نے اس کتاب کے پہلے حصہ ميں شرح عقا مُدشرح مواقف احياء العلوم ، زرقاني على المواجب ، فتح الباري ، بلكه خود قر آن

በሮ ነ

مجید کی آیات سے ثابت کیا ہے کہ ججزات انبیاء کے قصد سے صادر ہوئے ہیں۔ د ہابیہ کو بیخد شہ پیدا ہو گیا ہے کہ اگر مجمزات انبیاء کا صدوراختیاری مان لیا جائے تو پھر انبیاء علیہم السلام کا مختار کل ہونا لازم آجاتا ہے اور بیہ ان کے لئے انتہائی مہنگا سودا ہے۔لیکن قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے متعدد ایسے امور ذکر فرمائے ہیں جوخوارق العادت ہیں اورانبیاء علیہم السلام کے ارادہ سے صادر ہوئے ہیں۔مثلاً آیت کریمہ۔ , ومارميت اذ رميت ولكن الله رمى. اس کی تفسیر میں امام رازی ، علامہ آلوی ، قاضی بیضاوی ،علامہ شفی ،علامہ خفاجی ، شیخ زادہ شارح بیضادی بیہ سب حضرات لکھتے ہیں کہ آیت میں اس امر کا بیان ہے کہ کنگریاں پھینکنا اورتمام کافروں کی آنکھوں میں اُن کا پڑ جانا بیامرخارق للعادت ہے اس میں قصد نبی پاک علی کہ کا ہے اور اس قعل کی خلق اللہ کی جانب سے ہے۔ ملاحظہ ہوتفسیر بیضاو**ی ،** کبیر ، کشاف ، مدارك ،عناية القاضي ،روح المعاني ،مدارج النبوت ، مظهري ،خازن ،قرطبي ،صاوى على • الجلالين ،معالم التزيل ، شخ زاده حاشيه بيضاوي ان تمام كتب ميں اس امر كی صراحت ہے كہ اس معجزہ کے اندر سرکار علیہ السلام کے ارادے کا دخل تھا اور خلق اللہ کی جانب سے تھی۔جس

طرح تمام ابل سنت كاعقيده ہے كہتمام افعال جاہے وہ عاديہ ہوں ياغير عاديہ، سب كاخالق الله تعالى ٢- كماقال الله تعالى : والله خلقكم وما تعملون.

11'4

وہابیہ کے ایک اور اعتراض کا جواب وہابی حضرات کہتے ہیں کہ اگرانبیاء کے چاہنے سے کچھ ہوتا ہے تو نبی پاک ﷺ چاہتے تھے کہ ابوطالب مسلمان ہوجا کیں لیکن وہ مسلمان نہ ہوئے ،ابراہیم علیہ السلام چاہتے تھے کہ اساعیل ذخ ہو جائیں کیکن نہ ہوئے ۔تو ثابت ہوا کہ رسول کے چاہنے سے پھھ جیں بوتا؟ اعتراض كاجواب: وہابیہ کا دعو**ی تو**بیہ ہے کہ انبیاء علیہم السلام کے جاہتے سے پچھ بیں ہوتا اور دلیل میں دوجزوی واقعات پیش کردیئے۔اُن کا دعوی سالبہ کلیہ کا ہے اور دلیل میں سلب جزی کو پیش کیا ہے۔حالانکہ سلب جزی سے سلب کلی ثابت نہیں ہوتا۔دلیل کی تنین اقسام ہیں۔قیاس، استقراء،ادرتمثیل جبکہ دہابیہ کی مذکورہ دلیل ان تین اقسام میں سے ہیں ہے۔ دوسری گزارش بیہ ہے کہ ہم انبیاء علیہم السلام کے لئے عطائی اختیار مانتے ہیں اور

عطائی اختیار کی شان یہی ہے کہ جب تک اللہ تعالٰی کی تو فیق ورضا شامل نہ ہواور اللہ تعالٰی ارادہ نہ کرے عطائی اختیار مؤثر نہیں ہو کیتے۔'' کے ماقال اللّٰہ تعالیٰ. وما تشآء ون الايشآء الله رب العلمين. اور بیہ بات طے شدہ ہے کہ کئی امور ہمارے بس اوراختیار میں ہوتے ہیں کیکن اللّٰہ تعالیٰ کا ارادہ نہیں ہوتا تو ہم باوجود کوشش کے اُن امور کوسرانجا منہیں دے کیتے ۔حضرت علی كرم الله وجهه الكريم فرمات جي: عرفت ربي بفسخ العزائم.

ł۳۸

جب انبیاء علیہم السلام کے اختیارات عطائیٰ ہیں ذاتی نہیں تو ایسے واہیات اعتر اضات کرنا ہے وقوف ہونے کی علامت ہے۔ مولوی اساعیل دہلوی کا نبی یا کے علیقیہ کی شفاعت سے انکار مولوى اساعيل دبلوى تقويته الايمان صفحه 35 پر لکھتے ہيں كه شفاعت كى تين قسميں ہیں۔(ا) شفاعت بالوجا ہت۔(2)۔ شفاعت بالحبت۔(3) شفاعت بالا ذن۔ 1 : شفاعت بالوجابهت : مثلاً بادشاہ کے پاس سی مقتدروز رہے ایک مجرم کی سفارش کی ، بادشاہ اس خطرے کے پیش نظراس کی سفارش مان لیتا ہے کہ نہ مانے کی صورت میں وزیر ناراض ہو جائے گا۔ ادر نظام مملکت میں خلل پڑھ جائے گا۔اس اعتبار سے بارگاہ اکنی میں شغاعت نہیں ہو کتی کیونکہ کسی بھی بزرگ شخصیت کو بارگاہ الہٰی میں بیمر تبہ حاصل نہیں ہے۔ 2\_شفاعت بالمحبت:

مثلاً با دشاہ کامحبوب سفادش کریئے اور با دشاہ اس کی سفارش اس لیے قبول کر لے

کہ محبوب رد ٹھرنہ جائے ۔اور اس کے روشضے سے مجھے رنج لاحق نہ ہو۔ پیشفاعت بھی بارگاہ الی میں نہیں ہو کتی۔ 3\_شفاعت بالإذن:~ مثلا چور گرفتار ہو کر بادشاہ کے سامنے پیش ہوتا ہے۔ وہ ہمیشہ کا چور جس ہے۔ اپنے کئے پر مادم ہے۔اور کسی امیر دوزیر کی پناہ میں لیتا۔ بادشاہ اُسے معاف کر ما جاجتا ہے۔ لیکن آئین بادشاہت کا خیال کر کے بسب درگز رنہیں کر سکتا ،کوئی امیر دوریراس کی مرضی پاکر

اس تفعيروار كي سفارش كرتاب ادربا دشاواس امير كى عزيت بزهاني كوظا جريس اس كي سفارش کا نام کر کے اس چور کی تقصیر معاف کر دیتا ہے۔ ، سواللہ کی جناب میں ایسی تم کی شفاعت ہو سکتی ہے۔اور جس نبی وولی کی شفاعت کا قرآن وجد پٹ میں ذکر ہے۔سواس کے معنی یہی Ļ مولوی اساعیل دہلوی نے شفاعت کی تین قشمیں بنا کر گویا شفاعت کابھی انکار کر دیا۔ کیونکہ أس نے جو شفاعت بالوجامت كامتن بيان كيا ہے۔ بير بالكل قرآن وسنت كے خلاف ہے۔ کیونکہ اگر وچاہت کا بی مطلب ہو۔ کہ اللہ تعالیٰ کسی سے ڈر کر کسی کی بات مان لے تو پھراللہ تعالیٰ کو کی اپناوجیہہ بنانا ہی نہیں چاہیے جالانکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ موٹی علیہ السلام الله يجزد يك وجيبه تص يحماقال الله تعالى وكان عند الله وجيها. اور جفرت علي عليه السلام ك بار بي ارشاد بارى تعالى ب كه وجيهاً في الدِنيا والإخرة. حضرت عبيلي عليه السلام الله كجز ديك دنيا ادرآ خربين وجيه بتصح لبذا شفاعت بالوجامت کامتنی ہیے ہے کہ اہتد تعالیٰ اپنے محبوب بندوں کی عزت افزائی کے لئے اُن کی بات کوہان ہے۔ جس طرح سرکارعلیہ السلام اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں سجدہ ریز ہوں گے تو اللہ تعالیٰ فرائےگا۔ يا محمد ارفع رأييك ، قل تسمع، سل تعط ، واشفع تشفع. ترجمه ابي محبوب اسرأ ثلما ليجيئ آب كتبح جابيئة بين ما نتاجا دُل كا-آپ ما نكيئ ہیں بیلا کردں گا۔ آپ شفاعت فرمائیں آپ کی شفاعت قبول کی جائے گی۔

10.

صحيح مسلم شریف میں ایک اور حدیث پاک ہے۔

قال عليه الصلوة والسلام يجمع الله الاولين والاخرين يوم القيمة

فيهتمون اوقال فيلهمون فيقولون لواستشفعنا الى ربنا"

ا التخصرت علیقتی نے ارشاد فرمایا اللہ تعالیٰ اولین و آخرین کو قیامت کے دن جمع

فرمائے گاپس تمام عملین ہوجا کمیں گے۔پھراللہ تعالیٰ اُن کوالہام کرنے گا کہ شفاعت طلب کرنے کے لیئے جا کمیں تو وہ کہیں گے کتنا اچھا ہوتا کہ ہم دربارالہی میں کسی کوشفیع بناتے۔ بعض روایات میں آتا ہے۔

> ماج الناس بعضهم في بعض. بعض لوَّل بعض مي عكرا كمي كر

حضرت ابو ہر مرہ دیں سے روایت ہے:

فت دنو الشمس فيبلغ الناس من الغم مالا يطيقون ولا يحتملون فيقولون الا تنطرون من يشفع لكم. ترجمه: آفآب قريب ، وجائ كالوكوں كوا تناغم لاحق ، وكا جس كى طاقت نبيس ركھيں ك، ايسے برداشت نبيس كر پاكيں گو تو آپس ميں كميں گے كيا تم ايسى ، سى كونييں د صون ئے جوتمبارى شفاعت كرے آ گے حديث پاک كے الفاظ اس طرح ہيں ۔ فياتون ادم فيسقو لون انت ادم ابو البشر خلقك الله بيدہ و نفخ فيك من روحه و اسكنك جنته و اسبحد لك ملئكته و علمك اسماء فيك من روحه و اسكنك حتى يو يحنا من مكاننا الا ترى مانحن فيه. كل شىء اشفع لناعند ربك حتى يو يحنا من مكاننا الا ترى مانحن فيه.

آ دم ہیں۔اللہ تعالیٰ نے آپ کواپنے دستِ قدرت سے پیدا کیا اور آپ کے جسد مبارک میں اپی (مخلوق) روح پھونگی، آپ کواپنی جنت میں جگہ دی اپنے فرشتوں سے آپ کوسجدہ کرایا اور آپ کو ہر شے کے نام سکھائے اللہ تعالٰی کی بارگاہ میں ہماری شفاعت شیجئے تا کہ ہمیں اس مشکل ہے جات عطافر ماہے، کیا آپ اس مشکل کوملا حظہ فرماتے ہیں جس میں ہم مبتلا ہیں؟ حضرت آدم الطَيْلا فرما كمي كم ميں سفارش ميں كرتا نوح الطَيلا كے پاس جاؤ ۔ پھرنوح الظيلا کے پاس سارے حاضر ہوں گے اور کہیں گے آپ اہل زمین کی طرف جانے والے پہلے رسول ہیں آپ ہماری سفارش کریں۔حضرت نوح الطَّخِيلا فرما کمیں گے کہ میں تمہاری سفارش نہیں کرتاتم ابراہیم الظلیلا کے پاس جاؤ ۔ پھرتمام لوگ حضرت ابراہیم الظلیلا کے پاس آئیں گے اورکہیں گے کہ آپ اللہ تعالیٰ کے نبی اورخلیل ہیں ہماری سفارش کر دوہم بہت تکلیف میں ہیں۔وہ فرمائیں کے کہ میں سفارش ہیں کرتاتم موی التلہ کے پاس جاؤ وہ اللّٰد تعالیٰ کے کلیم ہیں اور اللّٰد کے ایسے بندے ہیں جن کو اللّٰد نے تو رات عطافر مائی ہے۔ وہ حضرت موی الظیلا کے پاس آئیں گے وہ فرمائیں گے میں شفاعت کے لئے نہیں ہوں تم

عیسیٰ الظیلا کے پاس جاؤ ۔ پھر وہ عیسیٰ الظلیلا کے پاس حاضر ہوں گے وہ فرما کمیں گے میں شفاعت کے لئے ہیں ہوں تم پرلازم ہے کہ حضرت محم مصطفیٰ حلیقی کیے پاس جاؤ۔ وہ ایسے عبر مکرم ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے اگلے اور پچھلے ذنوب معاف فرماد یئے ہیں پھر وہ سرکا صلاق کی بارگاہ میں حاضر ہوں گے۔تو آپ ارشاد فرما ئیں گے شفاعت کے لئے میں تھا۔ پھرنبی پاک علیظتی شفاعت کا درواز دکھلوانے کے لئے اللہ تعالٰی کی بارگاہ میں عرض کریں گے تواللد تعالى آپ كى عرض كوشرف قبوليت بخشے گا۔ ا*ل حدیث یاک سے ص*اف طور پر ثابت ہوا کہ نبی یا کے علیق کو بیتہ ہے کہ قیامت

141

ے دن سار**ی ظلوق میر سے در** کی پناہ کے گا اور میں سب کاشفیج بنایا جاؤں گاتیمی تو آپ ارشادفر مادسته بي سالا لها الالها. ان حد یثوں کی صراحت کے باوجود مولوی اساعیل دہلوی کا بیر کہنا کہ اللہ تعالیٰ ک مرضی پا کرکوئی شخص سفارش کرد ہے گااور اللہ تعالیٰ اسپنے آئمین کو بچانے کے لیے کسی کواشارہ كرد الله الله الماعيل كي صريحي دريده دي المي كيونكه الله تعالى كاارشاد ا عمي ان يبعثك ربك مقاما محمودا. عنقريب آب کوآب کارب مقام محود پر فائز فر مائے گا۔ نیز ارشاد باری تعالی ہے: ولسوف يعطيك ربك فترضي. عنقریب آپ کوآپ کارب اتناعطا فرما ہے گا کہ آپ راضی ہوجا کمیں گے۔ احادیث مبارکہاوران آیات کی تصریح کے باوجودمولومی اساعیل دہلومی کا بیر کہنا کہ اللہ تعالیٰ کی مرضی پا کرکوئی بھی بندہ سفارش کرد ہے گا بیاس کی بدترین جسارت

اور جہالت ہے کیونکہ قرآن چوڈہ سوسال سے اعلان کررہا ہے اے محبوب ہم آپ کو مقام محمود پر فائز فرمائیں گے۔ای طرح (پارہ ۲ اسورہ طہ) میں ارشاد باری تعالیٰ ہے يومئذ لا تنفع الشفاعة الامن اذن له الرحمن و رضي له قولاً. ترجمیہ: اس دن شفاعت نہیں نفع دے گی گمرجس کواللہ نے اجازت دی ادراس کی مات کو پیند کیا۔ اس طرح ایک اور مقام برارشاد باری تعالی ہے: ولا تنفع الشفاعة عنده الألمن اذن له.

ترجمہ: اللہ تعالی کے ہاں شفاعت تفع نہیں دے گی مگرجس کے لیے اللہ تعالیٰ نے اجازت دی۔ اس طرح اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو سرکا تقلیقہ کے در کی طرف رہنمائی کرتے ہوئے فرمایا: ولوانهم ظلموا انفسهم جاء وك فاستغفروا الله واستغفرلهم الرسول لوجد واالله توابا رحيما. (سورة النساء ياره 5) اللہ تعالی نے توبہ قبول کرنے اور رحم فرمانے کے لئے نبی پاک علیظیم کی طلب شخشش کوسب قرار دیا۔اگر شفاعت برحق نہ ہوتی تو اللہ تعالیٰ اپنی رحمت کو سرکا تطایق کے سخشش طلب کرنے پر مرتب اور معلق نہ فرماتا۔ ان تمام آیات کے ہوتے ہوئے مولوی اساعیل نے کہہ دیا کہ جو نبی پاک علیظتہ کو اپناسفارش شمجھےوہ اورابوجہل شرک میں برابر ہیں حالانکہ قرآن مجید صراحت کے ساتھ بیان کر رہا ہے کہ اللہ کے اذن سے انبیاء اکرام علیہم السلام اس کی بارگاہ میں سفارش کریں

کے کویا ساعیل نے ان تمام آیات کی تکذیب کی۔ اب اس من میں ہم صحیح مسلم شریف کی ایک روایت پیش کرتے ہیں۔ یز **یرفقیر کہتے ہیں کہا یک زمانہ مجھ پرخار** جی عقائد کا غلبہ ہو گیا پس ہم ایک کنیر تعداد میں نکلے ہمارا ارادہ **بیرتھا** کہ ہم جج کریں گے پھرلوگوں پر اپنی تبلیغ کریں گے پس ہم مدینہ شریف میں سے گزر ب**تو حضرت جابر دیں اور کوں کو سرکا ہوت**ے ہو کی احادیث سنار ہے تھے اور افھوں نے ایک ستون کا سہارالیا ہوا تھا۔ پھرانہوں نے ذکر کیا کہ جنمی جنم سے نگل جا ئیں گے۔ **میں نے کہا اے نبی یاک کے صحابی ! یہ آپ کیسی حدیثیں بیان کرر ہے ہو؟ اللہ تعالیٰ** 

108

فرماتا ہے کہ جوجہتم میں داخل ہو گیا وہ رسوا ہو گیا اور فرمایا کہ جہتمی جب بھی جہتم ہے نگلنے کا ارادہ کریں گے دوبارہ جہنم میں داخل کردیئے جا ئیں گے پھرتم کیا بیان کررہے ہو؟ حضرت جابر ﷺ نے پوچھا کیاتم قرآن مجید پڑھتے ہو؟ میں نے عرض کیا: جی ہاں،تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ کیا قرآن میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد نہیں ہے کہ اللہ آپ کو مقام محمود پر فائز فرمائے گا پھر انہوں نے بیان فرمایا کہ جہنم سے ایک جماعت نکلے گی جوجہنم کی آگ کی وجہ ہے جل کرکو کلے کی طرح ہو چکے ہوں گے پھروہ نہر حیات میں عسل کریں گے تو اُن کے چہرے بالکل سفید ہوجا ئیں گے۔ پزید فقیر کہتے ہیں کہ حضرت جابرﷺ کی اس بیان کردہ حدیث کوئ کرہم نے سوچا کہ بیہ بوڑ کھے آدمی ہیں بزرگ ہیں تو نبی پاک علی<sup>ط پای</sup> کی طرف جھوٹی حدیث کیسے منسوب کر کیلتے ہیں۔ یز ید فقیر کہتے ہیں کہ ہم تمام نے خارجیوں والی رائے سے رجوع کر لیا اور صرف ایک آدمی بیج گیاجوان پنے عقیدے پر قائم رہا۔ (مسلم شریف جلداول صفحہ 107) وجهاستدلال: اس حدیث پاک سے ثابت ہوا کہ نبی پاک علیق کم کی شفاعت کا انکار کرنا خوارج کا

طرایقہ ہے اور بیدی ثابت ہوا کہ صحابہ کرام <sub>جا</sub>شن یا کے <mark>طالب</mark>تی کی شفاعت والی حدیثوں کو بیان کرتے تھے اور لوگوں کے دلوں میں نبی یا کے علیق کم کی عظمت اور بلند شان کانقش شبت کرتے تھے۔اس سے یہ بھی ثابت ہوا کہ آیات کا وہی معنی معتبر ہے جو صحابہ کرام پڑٹر اور نبی ما کے ایک ہے۔ پاکستانی نے مجھا ہو۔ ای ضمن میں ہم ایک اور حدیث پی*ش کرتے ہیں ۔* نبی یا کے **مل<sup>ین ی</sup>و** ارشاد فرماتے ्र ان البكَّه إذا اراد رحيمة بنامة من عباده قبض نبيها قبلها فجعله لها

سلفا و فرطابين يديه .... الخ . (مسلم شريف مشكوة شريف) ترجمہ:جب اللہ اپنے بندوں میں ہے سی گروہ کے ساتھ رحمت کا ارادہ فرما تا ہے تواس امت کے بی کووفات عطافر ماتا تو وہ نبی روضہ انور میں جا کراپنی امت کے لیے بخش کاسامان کرتاہے۔ نوٹ :اس حدیث پاک سے ثابت ہوا کہ انبیاء کرام علیہم السلام اپنی اپنی امت کے لئے شخص میں اور اُن کے گناہوں کی بخشش کا سامان کرنے والے ہیں۔ اسی میں میں ایک اور حدیث پاک ہم پیش کررہے ہیں۔ نبی کریم علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ قرآن مجید اور رمضان شریف بندے کے لئے سفارش کریں گے۔رمضان شریف عرض کرے گااے اللہ میں نے اس کودن میں بھوکا رکھااور پیاسا رکھا تو میر کی سفارش اس کے بارے میں قبول فرما قرآن مجید عرض کرے گا کہ اے اللہ میں نے اس کورات کو سونے سے محروم رکھا میری سفارش اس کے بارے میں قبول فرمانو رمضان اور قرآن دونوں

کی سفارش کوقبول کرتے ہوئے اس بند کو بخش دیا جائے گا۔ نوٹ: جب رمضان شریف کے روزے جو ہماراعمل ہیں وہ اگرشفیع ہو سکتے ہیں اور روزے رکھنے والے کی بخشش کا موجب بن سکتے ہیں تو نبی کریم ﷺ جو اللہ کی تمام مخلوقات کے سردارادر اللہ تعالیٰ کے نائب مطلق ہیں آپ شفاعت کیوں نہیں کر کیلتے ؟ اس طرح اگرقر آن مجيد شفاعت كرسكتا بي توصاحب قر آن شفاعت كيون نہيں كر سكتے ۔ بی حدیث پاک مشکو ۃ شریف کے اندرموجود ہے۔ ای طرح ایک اور حدیث یاک کے اندر آتا ہے کہ سرکا ت<u>قایم</u> بنے ارشاد فرمایا۔ من استطاع منكم ان يموت بالمدينة فليمت بها فاني اشفع لمن

101

يموت بها" جواً دمی تم میں سے طاقت رکھتا ہے کہ مدینے شریف میں آ کرمزے تو وہ وہیں آ کر مرے بے شک میں دہاں فوت ہونے دالے کی شفاعت کروں گا۔ نوٹ : بیر حدیث پاک تر مذی شریف اور مشکوۃ شریف کے اندر موجود ہے۔ امام تر مذی فرماتے ہیں کہ بیرحدیث صحیح ہے۔ای طرح تنقیح الردات میں اس حدیث کواور دوسری حدیث پاک جو ہم نے پہلے ذکر کی ہے کہ رمضان اور قرآن شفاعت کریں گے دونوں حديثوں کو صحيح قرار ديا گياہے۔ اس حدیث پاک کے اندر جو جملہ ہے کہ وہ مدینے شریف میں آ کر مرے اس کا مطلب بیہ ہے کہ وہ مدینے شریف میں آکر سکونت اختیار کرے حتیٰ کہ اس کو وہیں موت آ جائے توابسے <del>خص کے لئے سرکا ہولیے ہ</del>ے خصوصی شفاعت کامژ دہ سنایا ہے۔ مسلم شریف میں حدیث پاک ہے کہ جوآ دمی مدینے شریف کی شدت اور تخق پر صبر کرئے گاتو میں اس کے لئے قیامت کے دن شفاعت فرماذ ں گا۔ صحیح مسلم شریف میں ایک اور حدیث یاک آتی ہے کہ نبی یاک علیظتی نے ارشاد فرمایا کہ جو آ دمی فوت ہوجائے اور اس کے جنازے پر سو آ دمی شامل ہوجا کمیں اور اس کے کے بخش کی دعامانگیں تو اللّٰہ ان کی دعا قبول کرتے ہوئے اس میت کو بخش دےگا۔ ابوداؤ دشریف میں حدیث یاک ہے کہ جوآ دمی فوت ہوجائے اوراس کے جنازے میں جالیس آ دمی شریک ہوجا ئیں تو اللہ تعالیٰ اُن کی شفاعت قبول کرتے ہوئے اس گنا ہگار کی بخشش فرماد ہےگا۔ ای طرح ابو داؤد شریف اور مشکو ۃ شریف میں حدیث پاک ہے کہ جس میت کے جنازے

104

میں تین صفیں جنازہ پڑھنے والوں کی ہوجا کیں تو اللہ تعالٰی اس میت کو بخش دےگا۔ ابوداؤد شریف کی آخری دوحدیثوں کے بارے میں تنقیح الرواۃ میں لکھا ہوا ہے کہ ان دونوں حدیثوں کی سندیں سیجیح ہیں اور ناہرالدین البانی سیجیح ابوداؤ دیمیں کہتے ہیں کہ بیہ حديثين سيحيح ميں۔ تر ندی شریف میں حدیث پاک ہے کہ نبی پاک علیظی کے ارشاد فرمایا کہ قرآن مجید کی ایک سورت جوتمیں (30) آیتوں پر مشتمل ہے اس نے ایک بندے کی شفاعت کی اور وہ بخشا گیا اور سرکا طبیقی نے ارشاد فرمایا وہ سورت جس نے سفارش کی وہ سورۃ الملک ہے۔ اس حدیث کو امام ترندی نے بیچیح قراردیا ہے۔ وجهاستدلال: ان مذکورہ بالا احادیث سے ثابت ہوا کہ قرآن مجید بھی اور عام سلمان بھی شفیح ہو سکتے ہیں اور اللہ تعالیٰ اُن کی شفاعت قبول کرتے ہوئے میت کی بخشش فرما دیتا ہے۔توجب عام مسلمان جوسر کا تطلیقہ کی غلامی کا دعویدار ہے جب اس کی سفارش اللہ کی بارگاہ میں قبول

ہے اور میت کی بخشش کا موجب ہے پھرنی کر یم <sup>حلام</sup> پڑ جو تمام انبیاء کے بھی سردار ہیں تو آپ کی شفاعت اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں قبول کیوں نہیں ہو گی؟ اور آپ کی شفاعت ہے لوگوں کی جہنم سے نجات کیوں نہیں ہوگی؟ تر مذی شریف میں حدیث یاک ہے کہ جس آ دمی نے قر آن مجید پڑ ھااور اس کویا د ركها اوراس كي حلال كرده چيز كوحلال شمجها اورحرام كرده چيز كوحرام شمجها تو التد تعالى اس حافظ قرآن کی شفاعت سے اس کے گھر کے دس (10) ایسے آ دمیوں کو بخشش دے گا جوجہنم کے مستحق ہو چکے ہوں گے۔اس حدیث میں ایک رادی اگر چہ ضعیف ہے کیکن فضائل رجال

#### ۱۵۸

میں ضعیف حدیث بھی قبول ہوتی ہے۔ تر مذی شریف میں ہی حدیث پاک ہے کہ شہید کو اللہ تعالیٰ چے خصوصیات عطا فرمائے گا پہلی خصوصیت بیہ ہے کہ پہلے لمحہ کے اندر ہی اس کی بخشش ہوجائے گی اور اس کو قبر کے عذاب سے بچایا جائے گا، اس کے سر پر وقار دالاتاج رکھا جائے گا، اس کو ہڑی گھبرا ہٹ ے بے خوف کیا جائے گا، اس کی شفاعت ستر رشتہ داروں کے بارے میں قبول کی جائے گی اور بہتر حور دں سے اس کی شادی کی جائے گی۔ امام ترمذی فرماتے ہیں بیہ حدیث سیجیح ہے تنقیح الرواۃ میں اس حدیث کو صحیح قرار د<u>ما</u> گیاہے۔ وجهاستدلال: جب حافظ قرآن اور شهیدایی رشته داروں کی بخشش کاباعث بن سکتے ہیں تو پھر نبی پاک علیق جن کی شان میں اللہ تعالی فرما تاہے: حريص عليكم بالمؤمنين رؤف رحيم . نيزفر ماماكه وما ارسلنك الارحمة اللعالمين. توجن کی بہ شان ہوگی وہ تو بطریق اولی این امت کی شفاعت کریں گے۔ بخاری شریف میں حدیث یاک ہے کہ نبی یا کے متلاقی کے ارشاد فرمایا کہ جس کے تین بیٹے نابالغ ہونے کی حالت میں فوت ہو گئے تو اللہ تعالٰی اس آ دمی کی بخشش فرمائے گا۔ ایک صحابی نے عرض کی یارسول التیتی جس کے دو بیٹے فوت ہو گھے ہوں اس کے بارے میں کیا تکم ہے تو سرکا تقلیلت نے ارشاد فرمایا کہ جس کے دوہو کیے ہوں اس کو بھی اللہ تعالی

109

اپنے فضل سے جنت میں داخل فرمائے گا۔ تر **زری شریف میں حدیث پ**اک ہے کہ جب سرکا تط<sup>یب ک</sup>ے ارشاد فرمایا کہ <sup>جس</sup> کے دو بیٹے بچپن میں فوت ہو گئے ہوں تو اللہ تعالیٰ اُن کی شفاعت سے ان کے دالدین کوجنت میں داخل فرمائے گا۔ حضرت ابی بن کعب ﷺ نے عرض کیایا رسول التعلیق میر اتوا یک بیٹا فوت ہوا ہے تو آپ متلاہ بنے فرمایا جس کا ایک بھی فوت ہو گیا ہو گا وہ بھی اپنے والدین کو جنت میں لے جائے گا۔ امام ترمذی فرماتے ہیں بیرحدیث صحیح ہے۔ دارمی میں حدیث پاک ہے کہ جب سرکا روایشہ نے ارشا دفر مایا کہ جس کا ایک **بیٹا بھی بچپن میں فوت ہ**و گیا تو وہ اپنے والدین کی بخشش کا موجب ہو گا تو حضرت عا کشہ صدیقہ نے عرض کیایا رسول التعلی<sup>فی</sup>ہ جس کا کوئی بھی بچہ فوت نہ ہوا ہوا <sup>س</sup>کے بارے میں کیا ارشاد ہے؟ تو نبی کریم چلیٹ پر نے ارشاد فرمایا کہ اس کے لئے میں جوموجو دہوں

کیونکہ میر ہے امتی کے لئے میری وفات سے زیادہ کوئی تم نہیں ہے۔ وجهاستدلال: جب چھوٹے نابالغ بچے جو ہیں وہ اپنے والدین کے لئے جنت میں داخلے کا سب بن سکتے ہیں تو پھر نبی کریم چاہتے جواللہ تعالیٰ کو یوری کا بنات سے زیادہ محبوب ہیں اُن کی شفاعت ۔۔۔لوگوں کونجات کیوں نہیں حاصل ہو کتی ۔ مشکوٰۃ شریف میں مسلم شریف کے حوالے سے حدیث پاک ہے کہ حضرت ابوہریرہ کی اسے ہیں کہ نبی یا کے علیقتی نے ارشاد فرمایا کہ چھوٹے نابالغ بچے اپنے

والدین کا دامن پکڑ کر اُن کو جنت میں لے جا ئیں گے۔ مشکو ۃ شریف میں ابن ماجہ کے حوالے سے حدیث پاک ہے سرکا تطایفتہ نے ارشاد فرمایا کہ کچا گرجانے والابچہا پنی والدہ کواپنی ناف سے پکڑ کر جنت میں لے جائے گا۔ (تنفيح الرواة ميں ہے کہ بيرحديث سيح ہے) مشکوۃ شریف میں ہی ابن ماجہ سے حدیث نقل کی گئی ہے کہ جب کچ گر جانے والے بچے کے ماں باپ کوجہنم میں داخل کر دیا جائے گاتو وہ اللہ تعالیٰ سے جھگڑا کر ےگا کہ یا اللَّه ميرے ماں باپ کوجہنم ميں کيوں داخل کيا گيا ہے تو اللّٰہ تعالٰی فرماے گا اے جُھکڑا لو بچے اپنے والدین کو جنت میں لے جا۔ نوٹ :اس حدیث کی سند میں اگر چہ پھرادی ضعیف ہیں لیکن باقی صحیح احادیث ے اس کے ضمون کی تقویت ہوجاتی ہے۔ بخاری شریف میں حدیث پاک ہے کہ حضرت عبداللہ بن عباس اللہ نے ایک سحابی کوفر مایا که میں تمہیں جنتی عورت نہ دکھا ؤں؟ انہوں نے کہا دکھاؤ یو انہوں نے فرمایا کہ

یہ سیاد فام عورت سرکا ہوائی کی بارگاہ میں حاضر ہوئی اور عرض کیا یا رسول التعلیق بھے مرگ کا دورہ پڑتا ہے دعا شیجئے کہ اللہ تعالی مجھے اس سے نجات عطا فرمائے۔سرکا یو بیشے نے ارشاد فرمایا که اگر تو سبر کرت تو تجھے جنت مل جائے گی۔ تو اس نے عرض کی یارسول التعابی تھی کھیک ہے میں سبر کرتی ہوں لیکن بید عافر مائیے کہ جب <u>مجھے دورہ پڑے تو میری پر</u>دہ دری نہ ہوتو آپ نے دیلافر مائی۔ (بیحدیث یاک مشکوۃ شریف کے اندربھی موجود ہے ) وجهاستدلال:

ار حدیث پاک' سے ثابت ہوا کہ اس عورت کا عقیدہ یہی تھا کہ اگر سرکا ملاق

میر ے بق میں دعا فرمادیں گرتو بھر اللہ تعالیٰ اُن کی دعا قبول فرماتے ہوئے میر کی تکلیف کو دور فرماد ے گا۔ ای کو شفاعت کہا جاتا ہے کیونکہ شفاعت کر نیوالا اللہ کی بارگاہ میں دعا کر تا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی دعا کو شرف قبولیت بخشاہ۔ فوٹ : اس حدیث سے بی بھی ثابت ہوا کہ نبی پاک میلیک جس کے لئے چاہیں جنت کی حانت دے سکتے ہیں ۔ اور صحابی رسول میلیک کا عقیدہ بھی ثابت ہوا کہ وہ سجھتے تھے کہ نبی پاک میلیک جس کے لئے چاہیں جنت کی خوش جبری سنا سکتے ہیں۔ تو اس حدیث پاک سے نبی پاک میلیک جس کے لئے چاہیں جنت کی خوش خبری سنا سکتے ہیں۔ تو اس حدیث پاک سے ان لوگوں کا رد ہو گیا جو میں کہ نبی پاک کو اپنے جنتی ہونے کا علم بھی نہیں ہے جس کہ لئے جاہد تقویۃ الا یمان اور برا، من قاطعہ میں ایسی خرافات کی گئی ہیں اور ان خرافات کا جواب ہم نے اس کتاب نے پہلے حصے میں مفصل طور پر دیا ہے اور قرآن سنت کے بے شار دلائل بیش کئے ہیں جن یے قطعی طور پر ثابت ہے کہ نبی پاک کو اپنی خبات کا بھی میں کے لئے ہیں کہ بھی ہیں ہے ہوں کے خوش کے تھی کہ تھویۃ الا یمان اور برا، من قاطعہ میں ایسی خرافات کی گئی ہیں اور ان خرافات کا جو اب ہم نے میں جن یے قطعی طور پر ثابت ہے کہ نبی پاک کو اپنی نبی سائے میں میں کہ اور ان خرافات کا جو اس میں کہا ہو ہیں کہ بھی ہیں کے تکر ان سنت کے بے شار دلائل بیش کے میں جن یے قطعی طور پر ثابت ہے کہ نبی پاک کو اپنی خیات کا بھی علی ہے میں ایک میں کے لیے ان پر ان آ یا ت اور ہی

احادیث کا کوئی انرنہیں ہوتا کیونکہ ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى ابصارهم غشاوة ولهم عذاب عظيم. اور فرمایا: وما تعنى الايات والنذر عن قوم لا يؤمنون. نيز قرمايا: من لم يجعل الله له نور ا فماله من نور . بخاری شریف میں حدیث یا ک ہے کہ جب ابوطالب فوت ہو گئے تو حضرت

عباس الملي في يو چھايا رسول التعليق آپ نے ابوطالب کو کچھ فائدہ پہنچايا وہ آپ کی خاطر لوگوں سے کڑتے تھے اور آپ کی حفاظت فرماتے تھے۔ تو آپ نے فرمایا ہاں میں نے اُن کوسر سے لے کر پاؤں تک آگ میں غرق پایا میں نے اُن کوا تنا نکال دیا ہے کہ آگ ان کے پاؤں تک رہ گئ ہے۔ اور بعض روایات میں بیر بھی آیا ہے کہ نبی پاک سیایتھ نے فرمایا کہ میری شفاعت اس کو فائدہ دے گی اور اس کو باقی اہل نار سے کم عذاب ہو گا۔ یعنی جہنمیوں میں سے سب سے کم عذاب ابوطالب کے لئے ہوگا۔ نوٹ : بیہ بی پاک یکھیلی کی خصائص میں سے ہے کہ آپ نے باد جود کلمہ نہ پڑھنے

کے اُن کے عذاب میں کمی کروا دی حالانکہ جوآ دمی حلقہ بگوش اسلام نہ ہواس کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا قانون یہی ہے کہ *اس کے عذ*اب میں کمی نہیں ہو گی۔ کیکن نبی پاک علیظیم کی بیہ خصوصیت تھی کہ وہ اگر چہ آپ کی غلامی میں داخل نہیں ہوئے پھر بھی سرکا **والیت ک</mark>ے نے ان کو** فائده پہنچایا اور اُن کی خدمات کالحاظ رکھا۔

بخاری شریف میں حدیث یاک ہے۔ کہ اللہ تعالی قیامت کے دن فرمائے گا۔ شفعتِ المملئكة والنبيون والمومنون ولم يبق الا ارحم الرّاحمين . ملائکہ نے بھی شفاعت کرلی، نبیوں نے بھی کرلی اور مومنین نے بھی کر لی۔اب اللہ تعالیٰ اپنے خصوصی کرم کا مظاہر کرتے ہوئے بغیر شفاعت کے بعض گناہ گار دں کو جنت میں داخل فر مائے گا۔ وجداستدلال: اس حدیث پاک میں اس امر کی صراحت موجود ہے کہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں انبیاء

کرام ، ملائکہ ، غلام اور مونین کاملین شفاعت فرما ئیں گے ۔ ملائکہ ک شفاعت كاذكر قرآن مجيد كاندر بحى آتاب. " كما قال الله تعالى" كم من ملك في السموات لا تغنى شفاعتهم شيئاًاللا من بعد ان يأذن اللَّهِ ترجمہ: بہتیرے فرضتے ایسے میں آسانوں میں کہان کی شفاعت نہیں <sup>نفع</sup> پہنچائے گی مگر اللہ کی اجازت کے بعد مسلم شریف میں حدیث پاک ہے نبی کریم تلاہی نے ارشاد فرمایا : میہ قبریں <sup>ال</sup> اند چیروں سے جمری ہوئی ہیں ۔اللہ تعالٰی میری دعا استغفار کی دجہ سے ان قبروں کو روشن قرماد يتاب-وجهاستدلال: اس حديث بإك سے ثابت ہوا كه نبى باك عليه الصلو ة والسلام كى دعا مسلمانوں کے لیے تقع بخش ہے۔ مسلم شریف میں حدیث پاک ہے کہ نبی کریم علیہ الصلو ۃ والسلام نے ارشاد فرمایا کہ جرائیل امین میرے پاس قرآن مجید کے کرآئے اور آکر عرض کیا کہ اللہ تعالی ک طرف ہے آپ کوا یک قراءت پر پڑھنے کی اجازت ہے۔سرکارعلیہ السلام نے فرمایا کہ میں نے واپس کردیا۔ کہ میری امت پرزمی کی جائے۔ جرائیل امین دوبارہ قرآن مجید لے کرآئے اور عرض کیا۔ کہ اللہ تعالٰی کی طرف سے آپ کودونوں قراءتوں یر پڑھنے کی اجازت ہے۔سرکارعلیہ السلام نے فرمایا پھر میں نے واپس کر دیا۔ کہ میری امت پرزم کی جائے۔ جرائیل امین تیسری مرتبہ حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آپ کوتین قراءتوں پر پڑھنے کی اجازت ہے۔ آپ متلاقیہ نے پھروا پس فرمایا کہ میر ک

140

امت برنرمی کی جائے ۔ جمرائیل این پھر حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آپ کو سات قراءتوں پر پڑھنے کی اجازت ہے۔ اور یہ بھی عرض کیا کہ اللہ تعالیٰ ارشاد فرما تا ہے کہ آپ یالی کو جو تین مرتبہ قرآن مجید واپس کرنے کی جو تکلیف اٹھانی پڑی ہے ۔ اس کے بدلے تین دعاؤں کا آپ کو اختیار دیا گیا ہے اور وہ خرور قبول ہوں گی ۔ تو سر کا تعلیق نے دود عائیں یہاں مائکیں اور تیسر کی دعا بچا کے رکھی ۔ فرمایا کہ میں نے یہ دعا بچا کے رکھ لی ہے ۔ تا کہ قیا مت کے دن جب ساری مخلوق حیٰ کہ ابراہیم علیہ السلام بھی میرے در کی پناہ ڈھونڈ یں گے تو میں اس دعا کو استعال کروں گا۔

د عائمیں مائلیے کابھی اختیار دیا۔ اور فرمایا کہ تین د عائمیں جو مرضی کرلے مانگو میں قبول کروں گا۔اس سے ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ سرکار علیہ السلام کی رضا کا طلب گار ہے۔اور ای لئے امام ہل سنت فرماتے ہیں۔ خدا کی رضاحا ہے ہیں دوعالم خداجا ہتا ہے رضائے ممتلاتیں بخاری شریف میں حدیث یاک ہے۔ جو آ دمی اذ ان سے اور اس کے بعد پیر

کدا باللہ بنی پاک علیہ السلام کو وسیلہ اور فضلیت عطا فرما اور اُن کو اُس مقام محمود پر فائز کر جن کا تونے اُن سے دعدہ کر رکھا ہے۔ سرکار علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ جو آدمی اس طرت دعا کر ے گا اُس کو میری شفاعت نصیب ہوگی۔ مند امام احمد میں حدیث ہے کہ آپ علی تھ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے میر بے پاس ایک ایلجی آیا۔ اُس نے مجھاللہ تعالیٰ کی طرف سے اختیار دیا کہ چا ہوتو اپنی آدھی اُمت جنت میں داخل کر والوا در چا ہوتو شفاعت کا حق ہو۔ آپ علی تھ نے ارشاد فرمایا کہ میں نے شفاعت کو اختیار کر لیا اور میری شفاعت اُس بند بے کو فصیب ہو گی جو مسلمان ہوگا۔ دعا پڑھی جائے۔ اللہم اجعلٰہ لنا فو طأ و اجو اً و ذخو اً و اجعلہ لنا شافعاً و مشفعاً.

<sup>ال</sup>عینی اے اللہ اس بیجے کو ہمارے لئے اچھا پیش رو،اجر اور ذخیرہ بنا اور اُس کو ہمارے لئے سفارش کرنے والا اور مقبول الشفاعت بنایہ وجهاستدلال: اگرایک عام سلمان کابچہ شفاعت کرنے والا ہو سکتا ہے اور اُس کی شفاعت اللہ کی بارگاہ میں مقبول بھی ہے تو پھر نبی کریم <sup>حالین</sup> یہ جو تمام انہیا ، کے بھی سردار میں تو آپ ح<sup>تالین</sup> کی شفاعت عنداللد کیوں نہیں مقبول ہوگی۔ **نوٹ**: بچے کے جنازے کے اندر میدعاوہ لوگ بھی پڑھتے ہیں جو نبی یا کہ چھی پڑھتے ہیں جو نبی یا کہ کیلیے پی کی شفاعت کے منگر میں۔اُن سے کوئی یو چھے کہ جب تمہارے نزدیک نبی یا کے طالبتہ کو تنا

مانے والا ابوجہل کے برابر مشرک ہے۔ تو پھرتم اس چھوٹے بچ کواپ لیے شفیع مان رہے ہو۔ تو کیا تم ابوجہل سے بھی بڑھ کر مشرک ہوجا وَ گے یا نہیں ؟ یعنی تہما را شرک ابوجہل سے بھی زیادہ ہوجا کے گایا نہیں ؟ تر ندی شریف میں حدیث پاک ہے ۔ کہ بی کریم علیہ السلام نے ارشاد فر مایا کہ میری امت کے ایک آ دمی کی شفاعت سے قبیلہ ہوتیم کی تعداد سے زیادہ لوگ جنت میں داخل ہوجا کمیں گے ۔ محدثین کر ام فرماتے ہیں کہ سرکار علیہ السلام کا مقصد ہے ہے کہ حضرت عثان رضی اللہ عند کی ۔ خارش سے اتی کم تر سے میں داخل ہوجا کمیں گے۔ نوٹ

شفاعتی یوم القیامۃ حق فیمن لم یومن بھالم یکن من اھلھا۔ قیامت کے دن میری شفاعت برحق ہے جواس پرایمان ہیں لائے گااس کومیری

شفاعت نصيب نہيں ہوگی۔ علامہ مناوی الجامع الصغیر کی شرح میں فرماتے ہیں کہ جض محدثین نے اس حدیث کومتواتر قراردیا ہے۔ وجهاستدلال: اس حدیث پاک سے ثابت ہوا کہ نبی پاک علیہ السلام کی شفاعت اہلسنت کو ج نصیب ہوگی کیونکہ وہ شفاعت کے قائل ہیں۔اور جولوگ نبی پاک علیہ السلام کی شفاعت پر عقيد نہيں رکھتے بلکہ شفاعت کاعقيدہ رکھنےوالے کوابوجہل جيسامشرک قرار دیتے ہيں تو وہ برگز شفاعت کے حقدارہیں ۔

وارتطنی میں حدیث ہے کہ من زار قبري وجبت له شفاعتي. جس نے میری قبر مبارک کی زیارت کی اس پر میری شفاعت واجب ہوگئی۔ امام سیوطی فرماتے ہیں اس کی کٹی ضعیف سندیں ہیں کیکن سب سندوں کے جمع ہونے کی دجہ سے بیر حدیث درجہ سن کو بنج گنی ہے۔ کیونکہ قاعدہ بیر ہے کہ جب کنی ضعیف حديثين مل جائين توحديث كاضعف ختم ہوجا تاہے۔ اور جولوگ سرکار علیہ السلام کی شفاعت کے قائل نہیں ان کو ان آیات پرغور کرنا <u>چاہے۔</u> فما تنفعهم شفاعة الشافعين. کافروں کو شفاعت کرنے والوں کی شفاعت نفع نہیں پہنچائے گی۔ اگرمسلمانوں کے لئے بھی شفاعت نافع نہ ہو کافروں کیلئے بھی نہ ہوتو پھر کافروں کی مذمت اس آیت سے کیسے ہوگی۔ای طرح فرمایا۔

من ذالذي يشفع عنده الاباذنه. کون ہے جواللہ تعالیٰ کے پاس اس کے اذن کے بغیر شفاعت کر ہے۔ تفسیر نیٹا یوری کے اندر ہے کہ اس آیت میں نبی پاک علیہ السلام کی شفاعت کا ذكر ہے۔ امام ابوحنيفه رحمة الله عليه فقه اكبر ميں فرماتے ہيں كه نبي ياك عليه السلام كاا خي امت کے گنا ہگاروں کے لئے شفاعت کرنا برحق ہے۔ علامة تفتازاني شرح عقائد ميں فرماتے ہيں کہ نبي ياک عليہ السلام اور ديگر انبياء

ِ <sup>ا</sup> ارام بیهم السلام اینی امتوں کیلئے شفاعت کریں گےاوران کا شفاعت کرنا قر آن دسنت اور اجماع سے تابت ہے۔ اساعيل دہلوی کاسرکارعليہالسلام کی بارگاہ میں کھلی تو بین کاارتکاب مولوى اساعيل في تقوية الايمان مي لكهاب كه آف والے واقعات سے سب بندے بڑے ہویا چھوٹے کیساں بے خبر اور نادان ہیں۔ یہاں اس نے بڑے بندوں سے مرادا نبیاءادرادلیاء لئے ہیں ادر چھوٹے بندوں سے مراد باقی مخلوقات کی ہے۔ َ حضرت حذیفہ ﷺ فرماتے ہیں: "والله ماادري انسي اصحابي ام تناسوا والله ماترك رسول الله مينين. ملينية من قائد فتنة الى ان تنقصى الدنيا حتى يبلغ من معه ثلاث مائة فصاعدا ( البوراور ) الا وقدسماه لنا باسمه واسم ابيه واسم قبيلته. کہ نبی پاک علیہ السلام نے قیامت تک پیدا ہونے والے جو بھی فتنے تھے ان فتنوں کے قائدین کے نام اور ان قائدین کے آباء واجداد اور ان کے قبیلوں کے نام بھی

ہارے لئے بیان فرماد بیئے۔ (تنقیح الرواۃ میں ہے کہ بیجد ی<sup>ضیح</sup> ہے) بخاری شریف میں حدیث ہے حضرت عمر ﷺ رادی ہیں کہ سرکار علیہ السلام نے ایک محفل کے اندر ہی کا ئنات کی ابتدا ہے قیامت تک کے آنے والے واقعات کو بیان فرما دیا۔ بلکہ جنتیوں کے جنت حانے کے واقعات کواور جہنمیوں کے جہنم واصل ہونے کے واقعات کوبھی بیان فرمادیا۔ تو اس حدیث یاک سے صراحة ثابت ہوا کہ مولوی اساعیل دہلوی کا بیے کہنا کہ انبیاء علیہم السلام کو آنے والے واقعات کی کوئی خبرنہیں ہے، بیاس کی دریدہ دینی اور نبی پاک علیہ

179

السلام کی شان میں صرح کستاخی ہے۔ بخاری شریف میں حدیث پاک ہے کہ میں اس آ دمی کوبھی جانتا ہوں کہ جو سب ے آخر میں جہنم سے نکلے گااور سب سے آخر میں جنت میں داخل ہوگا۔ ای طرح بخاری شریف میں ایک اور حدیث پاک ہے کہ اللّٰہ تعالٰی ایک آ دمی سے اس کے گناہوں کے بارے میں پو بتھے گاتو وہ اپنے چھوٹے چھوٹے گناہوں کے بارے میں بتادےگااور بڑے بڑے گناہوں کو چھپالےگاان کے بارے میں نہیں بتائے گا۔تو اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائے گا کہ اس کے ہر گناہ کے بدلےایک نیکی اس کے نامہ اعمال میں لکھ دو۔ تو وہ عرض کرے گا کہ میرے اور بھی کافی سارے گناہ ہیں۔ **نوٹ :اس حدیث پاک سے ثابت ہوا کہ حضور ملیہ السلام قیامت کے بعد پیش** آنے دالے داقعات کوبھی جانتے ہیں۔ بخاری شریف میں حدیث پاک ہے کہ نبی پاک علیہ السلام حوض کوٹر پرتشریف فرما

ہوں گے۔ پچھلوگ آپ کے پاس لائے جائیں گے آپ فرمائیں گے کہ یہ میرے صحابی ہیں۔ پھر فرشتے عرض کریں گے کہ انہوں نے آپ کے بعد ارتداد کی راہ اختیار کی لی تھی۔سرکارعلیہالسلام فرمائیں گے ان کے لئے دوری ہےان کو یہاں سے دورکر دو۔ وحداستدلال: اس حدیث پاک سے ثابت ہوا کہ نبی پاک علیہ السلام جو داقعہ ابھی پیش نہیں آیا اس کے بارے میں پہلے بتارہے ہیں کہ ایساوا قعہ وقوع پذیر ہوگا۔ صحیح مسلم، ابودا ؤد، نسائی اور مشکو ۃ شریف میں حدیث پاک ہے کہ جنگ بدر سے ایک دن پہلے خط صینچ کر فرمایا کہ کل فلاں کا فریہاں گرے گااور فلاں کا فریہاں گرے

گا۔ حضرت عمر الحقیق مشم کھا کر فرماتے ہیں کہ جس جگہ کی سرکار علیہ السلام نے نشام ہی فرمائی تھی کوئی کافرجی اس ہے ایک انج بھی اِدھراُ دھرنہیں گرا۔ وہیں گرکر داصل جہنم ہوا۔ وجهاستدلال: اس حدیث پاک سے بھی ثابت ہوا ہے کہ نبی پاک ﷺ اللہ تعالٰی کے کے جتلائے سے ستقبل میں پیش آنے والے واقعات سے باخبر ہیں۔ بخارى شريف ميں حديث پاك ہے كہ جب سركار عليہ السلام مرض وصال ميں مبتلا یتھے تو حضرت فاطمۃ الزہرار ضی اللہ تعالیٰ عنہا نے عرض کی کہ میرے ابا جان پر کتنی تکلیف ہے۔تو سرکار عليہ السلام فے ارشاد فرمايا۔ "لاكرب على ابيك بعداليوم" آج تکلیف ہے کانہیں ہوگی مطلب پیرکہ کل میراوصال ہوجائے گا۔ اس حدیث کے اندر بھی اہل علم کے لئے اس امر کا دافر شوت موجود ہے کہ بنی پاک عليه السلام آنے والے واقعات سے باخبر ہیں۔

بخاری شریف میں حدیث یاک ہے کہ حضور علیہ السلام نے حضرت فاطمۃ الزہراء رضی اللہ تعالیٰ عنہا ہے سر کوشی فرمائی تو آپ رو پڑیں۔ پچھ دیر کے بعد آپ نے سر کوشی فرمائی تو آپ بنس پڑی۔ آپ ہے یوچھا گیا کہ کیا دجہ ہے پہلے آپ رو پڑی پھر بنس پڑی؟ تو حضرت زہراءرضی اللہ عنہا نے فرمایا جب پہلی بارآپ نے سرکوشی فرمائی تو آپ <del>میلانی</del> بے <u>مج</u>یے خبر دی کہ اس مرض میں میر ادصال ہو جائے گاتو میں بی<sup>ن</sup> کررو پڑی اور جب دوبارہ آپ نے سرگو ثنی فرمائی تو مجھے بتلایا کہتم سب سے پہلے فوت ہو کرمیرے پاس پہنچو گی تو میں بیدبات ین کرہنں پڑی۔

اس حدیث پاک کے اندربھی اس آ دمی کے لئے جس کی بصیرت اور بصارت پر پردے نہ پڑ گئے ہوں اس امر کی واضح دلالت ہے کہ نبی پاک علیہ السلام کوعکم ہے کہ کون کب فوت ہوگا۔توبیر بھی ستقبل کی بات ہے جوسر کارعلیہ السلام بتلا رہے ہیں۔ بخاری میں حدیث پاک ہے کہ از داج مطہرات نے یو چھایارسول اللہ ہم سے کون سب سے پہلے فوت ہو کر پہنچ گی؟ سرکارعلیہ السلام نے فرمایا جس کے ہاتھ کمیے ہوں گے۔ از داج مطہرات نے سرکار علیہ السلام کے وصال کے بعد ہاتھوں کو مایا تو حضرت سودا کے ہاتھ لیے تھے۔لیکن نبی پاک علیہ السلام کی مراد سخادت تھی۔حضرت زینب بنت جحش سب ے زیادہ بخی تھیں لہذاسب سے پہلے وہ **نوت** ہو کر جوارِ رحمت میں پینچیں۔ نوٹ :اس حدیث پاک ہے بیچی ثابت ہوا کہاز داج مطہرات کاعقیدہ یہی تھا کہ نبی پاک علیہ السلام جانتے ہیں کہ ہماری زندگی کسب ختم ہوگی۔ نبی پاک علی<sup>ے آلات</sup> پر نے ان کے اس عقيده كاانكار نبين فرمايا - بيحديث تقريري بن گئ - اگر بيعقيده غلط ہوتا تو نبي پاک عليہ السلام ٹوک دیتے۔اس حدیث پاک کے اندر بھی اس امر کی قطعی دلیل موجود ہے کہ نبی پاک

عليه السلام كوالتُدتعالي في ما يكون كاعلم عطافر ما يا ب-ابو یعلی ،مند امام احمد ،طبرانی ، شفا شریف اورر زرقانی میں حدیث پاک ہے۔ حضرت ابوذ رطی فی ماتے ہیں کہ نبی یاک علیہ السلام جب ہم نے جدا ہوئے جو پرندہ آسان کی فضاؤں میں حرکت کرر ہاتھا،اس کے بارے میں نبی پاک علیہ السلام نے بیان فرمادیا۔ علامہ پیٹمی مجمع الز دائد میں فرماتے ہیں کہاس حدیث کے رادی صحیح بخاری کے رادی ہیں۔اور بیح ابن حیان کے اندر بھی بیجدیث یاک موجود ہے۔ (جلداول صفحہ 8) امام سیوطی نے خصائص کبرٹی کے اندر اس حدیث کونقل فرمایا۔علامہ زرقانی

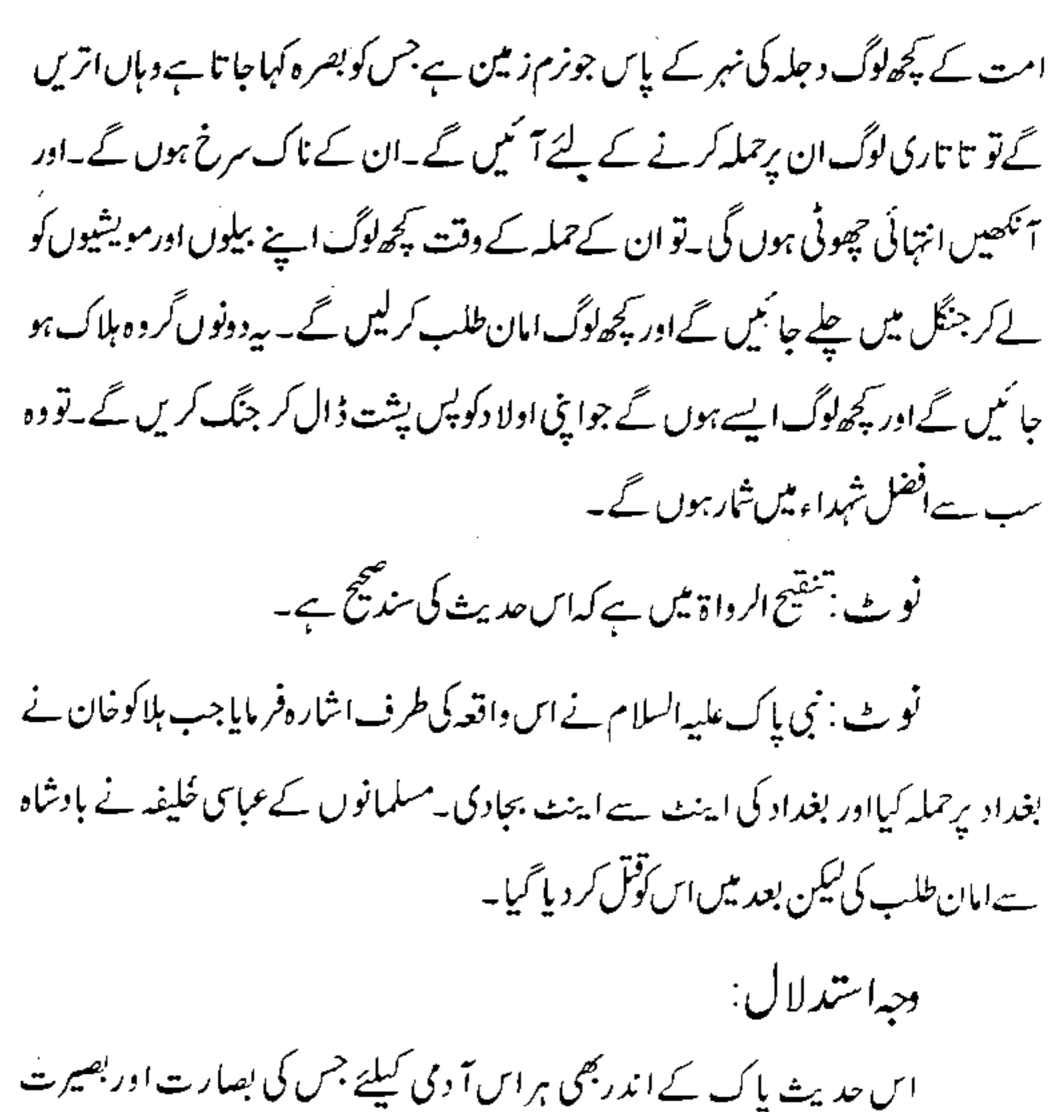
جنین پرچار ماہ گز رجاتے ہیں تو اللہ تعالیٰ ایک فرشتہ بھیجتا ہے جواس پیدا ہونے والے بچے کی یہ عمل سبب تہ اک بیار یہ بی تھر اک بیار کی سبب میں میں میں میں میں

العمر عمل اوررزق لکھدیتا ہے اور پیچی لکھدیتا ہے کہ وہ بد بخت ہوگایا نیک بخت۔ وحيداستدلال: جب ایک فرشتے کو اللہ تعالیٰ یہ کمال عطا کر دیتا ہے کہ تمام کا سُات کے پیدا ہونے والے بچوں کی زندگی میں پیش آنے والے تمام حالات و واقعات کو جان لیتا ہے تو نبی کریم متلان ہے۔ ایسے ہمام کا مُنات کے احوال ہے مطلع کیوں نہیں ہو سکتے ۔ نیز اگر کسی غیر اللہ کا کل کی بات جان لینا شرک ہے تو نبی یا کے مظام<sup>ت</sup> کے لئے ہی کیوں شرک ہے۔ دہ فرشتہ بھی تو غیر اللہ ہے بس کواس پیدا ہونے دالے حالات وداقعات کا یہۃ ہے۔ تو ٹابت ہو گیا کہ شرک تب ہے

جب کوئی ذاتی علم غیب ثابت کرئے۔اگر عطائی طور پر ثابت کیا جائے جس طرح فر شتے کے لئے ثابت ہےتو چرشرک نہیں۔ ابوداؤد شریف میں حدیث پاک ہے۔ نبی کریم <sup>حتایق</sup> یے فرمایا کہ لوگ کٹی شہر آباد کریں گے۔ان آباد کرنے والے شہروں میں ہے ایک کا نام بصرہ ہوگا۔تو سرکار علیہ السلام نے صحابی کومخاطب کرتے ہوئے فرمایا۔اگر تو وہاں سے گز رے یا وہاں <sup>داخل</sup> ہو جائے تو اس شهر کی شور والی زمین میں نہ چلنا ، نہ گھاس والی زمین میں چلنا ، نہ بازاروں میں چلنا ، نہ امراء کے دروازوں پر جانا بلکہ شہر کے اطراف میں چلنا۔ کیونکہ اس شہر کے اندرزنز لے بھی آئیں گے اورلوگ زمین کے اندربھی جینس جائمیں گے اور کچھلوگ ایسے ہوئے جو رات کو سوئمی \_ تر و درست حالت میں ہوں گے اور نے انھیں گر تو بند راور خنز سرین چکے ہوں گے۔ وجهاستدلال: اس حدیث پاک میں براس آ دمی کے لئے جس کواللہ تعالیٰ نے عقل فہم کا پچھ حصہ عطافر مایاداضح دلالت موجود ہے۔ نبی کریم علیہ السلام اللہ تعالیٰ کے جتلانے سے آنے دالے

واقعات سے باخبر ہیں۔ان تمام حدیثوں کی صراحت کے باد جود اگر کوئی اس صرب اسلامی عقید ے کوکفر و شرک قرار دے تو ہم دنیا میں تو اس کا سچھ بیں بگاڑ کیتے البیتہ آخرت میں وہ اين اس قول واعتقاد كى مزا بطَّت كار كماقال الله تعالى : وسيعلم الذين ظلموا اي منقلب ينقلبون. **نوٹ** بنقیح الرواۃ میں ہے کہا*س حدیث* کی سندیج ہے۔اور ناصرالدین المانی نے سی ابوداؤد میں اس کو پی قرار دیا ہے۔ ابوداؤد شریف میں ہی حدیث یاک ہے۔ نبی کریم <sup>حالیق</sup>یج نے ارشاد فرمایا کہ میرک

۳۲



ما ؤف نہیں ہو چکی کی ہدایت کا واضح سامان موجود ہے۔اور اگر اس کے دل میں خی یاک علیہ السلام کی عظمت پر ذرہ بھی یقین ہوا تو فوراً جان لے گا کہ نبی پاک علیہ السلام الله تعالى كي عطاي عالم الغيب بي -نوٹ : <sup>تنقی</sup>ح الرداۃ کے اندرا*س حدیث کو بھی صحیح* قرار دیا گیا ہے۔

اقوال علماءكرام

علامه طاہر پنی رحمۃ اللّٰہ علیہ محمع بحارالانوار میں فرماتے ہیں کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے پہلے کا ئنات کا مشاہدہ کیا پھر کا ئنات کے بنانے والے کا ان کوعین البقین حاصل ہوا۔ بی پاک علیہ السلام نے پہلے اللہ پاک کو دیکھا اور پھرزمین و آسان کی تمام چیزوں (مجمع البحارجلد 3 صفحه 366 ) كوجانا\_ ای طرح اس کتاب کے اس صفحہ پر مذکورہ ہزرگ ارشاد فرماتے ہیں کہ جس طرح اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم علیہ السلام پر تمام آسان زمین کی چیزیں منکشف فرمادیں اس طرح نبی پاک علیہ السلام کو بھی تمام زمین وآسان کے مغیبات پراطلا<sup>ع بخ</sup>ش ۔ اس طرح اسی کتاب میں ارشادفر ماتے ہیں کہ نبی پاک علیہ السلام امت کے (ملاحظه، وجلد 3 صفحه 271) تمام احوال کوجا نے ہیں ۔

ای تماب کے ای صفحہ پر مزید ارشاد فرماتے ہیں: نبی پاک علیہ السلام امت کے احوال کو جانتے بھی ہیں اور ان کو تکالیف سے بجاتے جھی ہیں۔ علامہ تفتازانی شرح عقائد میں فرماتے ہیں علم غیب ایسا امر ہے جو اللہ تعالیٰ کے ساتھ خاص ہے اور بند سے اس کوہیں جان سکتے جب تک اللہ تعالیٰ ان کوعکم عطانہ فرمائے۔ كذا في شرح الفقه الأكبر. وحداستدلال: اس عبارت سے بیثابت ہوا کہ اللہ تعالٰی کے جو پیارے ہیں وہلم غیب ذاتی طور پر

#### 124

نہیں جانتے اللہ کی عطامے جانتے ہیں۔ علامه ابن حجر فمآد کی حدیثیہ ادرامام نو وی علہیما الرحمہ اپنے فمآدی میں فرماتے ہیں : كمعلم غيب اللد تعالى كي تعليم مس مخلوق كوحاصل ہوسكتا ہے۔ علامہ زرقانی مواہب کی شرح میں فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام سرکار علیہ السلام کے علم غیب پر مطلع ہونے پر یقین رکھتے تھے۔ اب غور کرنا چاہیے کہ مولوی سرفراز صاحب اپنی کتابوں میں کہتے رہتے ہیں کہ کم غیب کاعقیدہ رکھنے والے مشرک اور کا فر ہیں۔تو پھرلازم آیا کہ بیۂ اکابرعلاء جن کے ہم نے حوالے بیش کئے ہیں بلکہ صحابہ کرام بیسب مشرک اور کا فرہوں۔العیاذ باللہ مولوی اساعیل دہلوی کانبی پاک علیہ السلام کے خیال مبارک کو گرھےاور بیل کے خیال سے بدتر قرار دینا مولوی اساعیل دہلوی نے صراط متقم میں لکھا ہے کہ نبی پاک علیہ السلام کی طرف خیال کرنا اورنماز میں آپ کی طرف متوجہ ہونا گد ھے اور بیل کے خیال میں غرق ہو جانے

ے برتر ہے۔ اس کی وجہ اس نے بیہ بیان کی ہے کہ گھ سطح کا خیال حقیر اور ذکیل ہوتا ہے اور نی پاک کا تصور تعظیم کے ساتھ آتا ہے تو نمازی نبی یا کے علیظیم کی طرف تعظیم کے ساتھ خیال لے جانے کی وجہ سے مشرک ہوجائے گا۔ تواعلیٰ حضرت نے اس عبارت پر جرح کرتے ہوئے فرمایا تھا کہ شاید دوایک کے سوا قرآن عظیم کی کسی سورت کانماز میں تلاوت کرنا اس وبائی شرک سے نہ بچے گا۔جن سورتول میں حضور پرنو روایت از یکر انہیاء کرام یا ملا ککہ عظام یا صحابہ کہار یامتقین وحسنین کی صریح تعریفیں ہیں۔ان کا تو کہنا ہی کیا۔یونہی وہ بھی جن میں حضرات انبیاءعلیہ السلام کے

فقص ذکور بی ان کاتصور جب آئ گاعظمت بی سے آئ گا۔ (الکو کبة الشبها بيه 59) نوٹ: اعلیٰ حضرت کا مقصد سے کہ قرآن مجید کی ایسی بے شارآیات ہیں جن میں نبی پاک علیہ السلام کا ذکر پایا گیا ہے۔ تو اگر آ دمی نماز میں اُن آیات کی تلاوت کرے گا توضرور نبی پاک علیہ السلام کی طرف خیال جائے گاتو خیال تعظیم کے ساتھ آئے گایا تو ہین کے ساتھ، اگر تعظیم کے ساتھ آئے گا تو بقول اساعیل دہلوی ایسا خیال لانے والامشرک ہوجائے گااورا گرتو ہین کے ساتھ آئے گاتو نمازی دیسے ہی کافر ہوجائے گا کیونکہ تو ہین انبیاء کفرہے۔اب اساعیل دہلوی کے نز دیک نماز میں قرآن مجید پڑھنے کی کیاصورت ہوگی ؟اور نماز کے باہر تلادت کرنابھی شرک تھیرے گا کیونکہ اگرنماز میں نبی پاک چیف پی گرف خیال کا پھیرنا شرک کی طرف لے جاسکتا ہے تو نماز ہے باہر بھی شرک کی طرف لے جاسکتا ہے۔ تو گویاا ساعیل د ملوی کے زدیک نہ نماز میں قرآن محید کی تلاوت کرنی جا ہے نہ نماز کے باہر۔ اب ہم ذیل میں قرآن مجید کی چندآیات پیش کرتے ہیں جن میں نبی پاک علیہ

السلام كاذكرياياً ميا ب- ارشاد بارى تعالى ب: والذين يؤمنون بما انزل اليك وما انزل من قبلك ترجمہ: وہ لوگ جوا یمان لائے اس پر کہ جو پچھ نا زل ہوا تیری طرف اور اس پر جو پچھ نازل ہوا تجھ ہے پہلے ۔ اب ظاہر ہے جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گا اس کا خیال نبی پاک علیہ السلام کی طرف جائے گا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: واذقال ربك للملئكة اني جاعل في الارض خليفه .

IZA

ترجمہ: جب کہا تیرے رب نے فرشتوں کو کہ میں بنانے والا ہوں زمین میں ایک نائب۔ توجوآ دمی اس آیت کریمہ کی تلاوت کرے گاہدیمی بات ہے اس آ دمی کا خیال نب پاک علیہ السلام کی طرف جائے گا۔اب خیال نبی پاک علیہ السلام کی طرف تعظیم کے ساتھ جائے گایا تو بین کے ساتھ؟ اگر تعظیم کے ساتھ جائے گاتو بقول اساعیل دہلوی پیشرک ہو جائے گا کیونکہ بقول اساعیل دہلوی کسی مقدس ہتی کی طرف توجہ کا ہوجا نا شرک کی طرف لے جاتا ہے۔اگر نبی پاک علیہ السلام کا خیال تو بین کے ساتھ آ گیا تو پھرو یسے کا فر ہوجائے گا۔ اسی طرح ارشاد باری تعالی ہے: ويقتلون النبيين بغير الحق. ترجمہ:اورخون کرتے تھے پیغمبروں کا ناحق۔ اب ظاہر بات ہے جو آدمی بیا آیت کریمہ پڑھے گا اس کا خیال انبیاء کرام علیہم السلام کی طرف جائے گابتو پھر بقول اساعیل دہلوی ہے آیت پڑھنے والامشرک ہوجا ناچا ہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: قل من كان عد والجبريل فانه نزله على قلبك. ترجمیہ: تو کہہ دے کہ جوکوئی ہو دے دشمن جبرائیل کا سواس نے تو اتارا ہے بیکلام تیرے دل پراللہ کے عکم کا۔ اب ظاہر بات ہے کہ جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑ بھے گا تو اس کا خیال نبی پاک علیہ السلام کی طرف ضرور جائے گا پھر کیا دہایی حضرات کے نز دیک ہیآیت کریمہ نماز میں پڑھنی حائزتہیں؟

149

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: من كان عدوالله و ملئكته و رسله. ترجمہ: جوکوئی ہووے دشمن اللہ کااس کے فرشتوں کا اوراس کے پیغمبروں کا۔ توجوآ دمى بيآيت كريمه پڑھے گاتو ضروراس كى توجہ نبى پاك عليہ السلام كى طرف مبذول ہوگی۔تو پھر کیابیآیت کریمہ نماز میں پڑھنی حرام ہے؟ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: يا ايها الذين امنوا لا تقولوا راعنا و قولوا انظرنا. (موره بقره) ترجميه: اے ایمان والوں تم نہ کہورا عنااور کہوانظرنا۔ اب ظاہر بات ہے جوآ دمی نماز میں بیآیت کریمہ پڑھے گااور پچھ سوچھ بوجھ رکھتا ہوگا تو ضرورغور کرے گا کہ اللہ تعالیٰ نے لفظ راعنا بولنے سے کیوں منع فرمایا تو پھراس کے ذہن میں بیہ بات آئے گی کہ یہودی جب سرکار علیہ اسلام کی بارگاہ میں آتے اس لفظ کو بگا ژکر استغال کرتے۔اب اس کامعنی مغرور ومتکبر بن جاتا یا اس کامعنی چرواہا بن جاتا تو اللہ تعالیٰ

نے ایپالفظ بولنامنع کر دیا جس کوآ ژبنا کریہودی نبی پاک علیہ السلام کی شان میں گستاخی کر سکیں یو چرکیا یہ آیت کریمہ نماز میں پڑھنامنع ہے؟ ای طرح قرآن میں ارشاد باری تعالیٰ ہے: وما كفر سليمان. ترجمیہ:اور کفرنہیں کیاسلیمان نے۔ اب ظاہر ہے جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گااس کے دل میں سلیمان الظفے کا خیال آئے گا۔تو پھرسلیمان الظلیلا کی طرف نماز میں خیال کرنا بقول اساعیل دہلوی شرک کی طرف نہیں

لے جائے گا؟ تو پھرنماز میں کیا یہ آیت کریمہ ہیں پڑھنی چاہے؟ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: الم تعلم ان الله على كل شيء قدير. ترجميه: كيا بخھكومعلوم ہيں كماللد ہر چز پرقادر ہے۔ اب ظاہر بات ہے جو آدمی بیدآیت کریمہ پڑھے گا وہ ضردر سرکار علیہ السلام کی طرف متوجه ہوگا۔تو پھرکیاد ہالی حضرات کے زدیک بیآیت کریم نہیں پڑھنی چاہے؟ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: الم تعلم أن الله له مُلك السموت والأرض. ترجمہ: کیا بچھ کو معلوم نہیں کہ اللہ ہی کے لئے ہے سلطنت آسان اورز مین کی۔ تو اس آیت کریمہ سے بھی ثابت ہور ہاہے کہ نبی پاک علیہ السلام کا خیال مبارک نماز میں کرنا جائز اور صحیح ہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے:

ام تريدون ان تسلوا رسولكم. ترجمہ: کیاتم مسلمان بھی جاتے ہو کہ سوال کر داینے رسول ہے۔ توجوآ دمى اس آيت كريمه كوير صط كاضرور اس كاخيال نبى ياك عليه السلام كى طرف جائے گا۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: قل هاتوا برها نكم ان كنتم صادقين. ترجمہ: کہہ دے لے آؤسندانی اگرتم سے ہو۔

جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاضرور اس کا خیال نبی پاک علیہ السلام کی طرف • جائرگا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: انا ارسلنک بالحق بشيرا و نذيرا. ترجمہ: بے شک ہم نے تجھ کو بھیجا ہے سچادین دے کرخوشخبری دینے والا اور ڈرانے والإيه اب ظاہر بات ہے جوآ دمی اس آیت کریمہ کو پڑھے گاضر دراس کا خیال نبی پاک عليه السلام كى طرف جائے گا۔ اس طرح ارشاد باري تعالى ب: ولا تسُل عن اصحاب الجحيم. ترجمہ:اور تجھ سے یو چھ ہیں دوزخ میں رہنے دالوں کی۔ اب جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاضروراس کا خیال نبی پاک علیہ السلام کی طرف جائے گا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ولن ترضى عنك اليهود ولا النصري حتى تتبع ملتهم قل ان هدى الله هو الهدي ولئن اتبعت اهواء هم بعد الذي جاء ك من العلم مالك من الله من ولى و لا نصير . ترجمہ: ہرگز راضی نہ ہوں کے جھ سے یہوداور نہ نصار کی جب تک تو تابع نہ ہوان کے دین کاتو کہہ دے جوراہ اللہ بتلا دے دہی راہ سیدھی ہے۔ اگر بالفرض تو تابعداری کرئے **Click For More Books** 

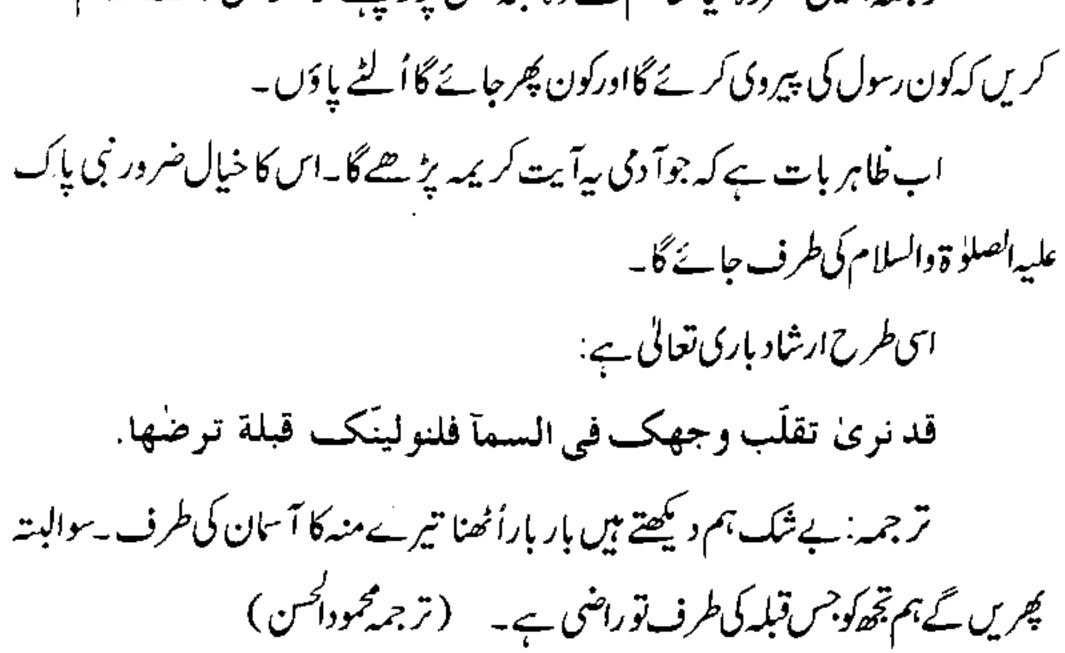
https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

IAP

اُن کی خواہشوں کی بعد اس علم کے جو تجھ کو پہنچا تیرا کو کی نہیں اللہ کے ہاتھ سے حمایت کرنے والاادر ندمدد كاربه اس آیت کریمہ کی تلاوت کے وقت بھی نبی پاک علیہ السلام کا خیال ضرور آئے گا۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: واذابتلي ابراهيم ربه بكلمات وا تمهن. ترجمہ: جب آ زمایا ابراہیم کواس کے رب نے کٹی باتوں میں پھراس نے وہ پوری اب ظاہر بات ہے جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گااس کے دل میں ابراہیم الظیلا کاخیال آئے گا۔تو پھر کیا یہ آیت پڑھنی نماز میں جا ئرنہیں؟ حالانکه ارشاد باری تعالی ہے: فاقرء وا ما تيسر من القرآن.

تواس آیت کا تقاضایہ ہے کہ ہر آیت نماز میں پڑھنی جائز ہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ب: وعهدنا الي ابراهيم و اسماعيل. ترجمہ: ادرتھم کیا ہم نے ابراہیم اورا ساعیل کو۔ اب ظاہر بات ہے جوآ دمی آیت کریمہ پڑھے گااس کے دل میں حضرت ابراہیم الطيعة اوراساعيل الظينة كاخيال آئ كا-اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ربنا وابعث فيهم رسولا منهم.

ترجمہ: اے پروردگار ہمار کے اور بھیج ان میں ایک رسول ان ہی میں سے۔ توجوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاتو ضروراس کا خیال نبی پاک علیہ السلام کی طرف جائےگا۔ ارشاد باری تعالی ہے: ويكون الرسول عليكم شهيدا. ترجمہ: ہورسول تم پر گواہی دینے دالا ۔ اب ظاہر بات ہے جوآ دمی بیآیت کریمہ نماز میں پڑھے گا اُس کا خیال ضرور نبی یاک علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کی طرف جائے گا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ماجعلنا القبلة التي كنت عليها إلا لنعُلم من يَتَّبِعُ الرسوَل و ممن ينقلب على عقبيه. ترجمه بنہیں مقررہ کیا تھا ہم نے وہ قبلہ جس پرتو پہلے تھا مگراس واسطے کہ ہم متاز



اب ظاہر بات ہےجوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گا اُس کا خیال ضرور نبی پاک علیہ الصلوٰۃ دالسلام کی طرف جائے گا۔اب دوہی صورتیں ہیں کہ نبی پاک علیظتی کا خیال تعظیم کے ساتھ آئے گایا تو بین کے ساتھ آئے گا۔ اگر تعظیم کے ساتھ آئے گاتو بقول اساعیل دہلوی دہ آ دمی مشرک ہوجائے گا۔ادر اگر تو بین کے ساتھ آئے گا تو دیسے کا فرہوجائے گا۔تو کیا وہابی حضرات کے نزدیک قرآن محید میں ایسی آیات بھی ہیں جن کے پڑھنے ہے آدمی مشرک ہو جاتاہے؟ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: فولَ وجهك شطر المسجد الحرام. ترجمہ: اب پھیر منہ اپناطرف مسجد حرام کے۔ ظاہر بات ہے کہ جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاضروراُس کا خیال حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام کی طرف جائے گا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے:

ولئن اتيت الذّين أوتو االكتب بكل اية ماتبعو ا قبلتك . ترجمہ: اگرتو اہل کتاب کے پاس سارٹی نشانیاں بھی لے آئے تو بھی نہ مانیں گے تير \_ قبله کو ۔ ظاہر بات ہے جو آدمی بی آیت کریمہ پڑ سے گا اُس کا خیال ضرور حضور علیظتے کی طرف جائے گا۔تو پھر کیاد ہابی حضرات کے زدیک نماز میں بیآیت کریمہ پڑھناحرام ہے؟ ای طرح ارشاد ہے: وليـن اتبعت اهو آ ء هم مِن بعد ما جآءَ ك مِنَ العلم إنَّك اذأً لَمن

الظلمين. ترجمہ:اگرتو چلاان کی خواہشوں پر بعداُ سلم کے جو بچھ کو پہنچا تو بے شک تو بھی ہوا بےانصافوں میں۔ اب ظاہر ہے جو بھی آ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاتو ضروراُس کے دل میں نبی پاک عليه الصلوة والسلام كي طرف خيال جائے گا۔ ای طرح ایک اور جگہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: الذِّين اتينهُمُ الكتب يَعُر فونه كما يعرفون ابنآء هم. ترجمہ جن کوہم نے دی ہے کتاب، پہچانتے ہیں اس کوجیسے پہچانتے ہیں اپنے ہیڈں کو۔ اب جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاتو ضروراُس کا خیال نبی پاک علیہ الصلوٰۃ و السلام کی طرف جائے گا۔ ارشاد باری تعالی ہے:

الحقِّ من ربَّك فلا تكونن من الممترين. ترجمہ بحق و بی ہے جو تیرار بے کہہ دے چھرتو نہ ہو شک لانے والا۔ اب جوبيآيت كريمه يرْضِح كَا أَس كَاخيال ضرور في ياك عليه الصلوّة والسلام کی طرف جائے گا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ومن حيث خرجت فول وجهك شطر المسجد الحرام وانه للحق من ربک.

ترجمہ: جس جگہ سے تو نظلے سومنہ کرا پنامسجد حرام کی طرف اور بے شک یہی جن ہے تیرے رب کی طرف سے۔ اب ظاہر بات ہے جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاضروراس کا خیال نبی پاک علیہ السلام كى طرف جائے گا۔ ای طرح مزیدارشاد باری تعالی ہے: ومن حيث خرجت فول وجهك شطر المسجد الحرام وحيث ماكنتم فولوا وجو هكم شطره. ترجمہ:ادر جہاں سے تو نکلے منہ کرا پنامسجد حرام کی طرف اورجس جگہتم ہوا کر دمنہ کردای کی طرف۔ تواس آیت کریمہ کے اندربھی اس امر کی واضح دلیل ہے کہ بی پاک علیہ السلام کی طرف نماز میں توجہ کرنا جائز ہے۔ کیونکہ اگر توجہ کرنا جائز نہ ہوتو پھراس آیت کریمہ کانماز میں یر ہنا نا جا تر بھہر ےگا۔حالانکہ کوئی بھی اس کا قائل نہیں ہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: كما ارسلنا فيكم رسولا منكم يتلوا عليكم آيتنا ويزكيكم و يعلمكم الكتب والحكمة ويعلمكم مالم تكونوا تعلمون. ترجمہ: جیسا کہ بھیجاہم نے تم میں رسول تم ہی میں ہے، پڑھتا ہے تمہارے آگے آیتی ہماری اور پاک کرتا ہےتم کواور سکھلاتا ہےتم کو کتاب اور اس کے آگے اسرار اور سکھاتا ہے تم کوجوتم نہ جانتے تھے۔ (ترجمہ محمودالحسن) اب ظاہر 'بات ہے جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاضروراس کا خیال نبی پاک ملیہ '

السلام كى طرف متوجه بهوگا كيونكه يهان الله تعالى نے صراحة نبي پاک عليه السلام كا ذكر فرمايا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: و بشِّر الصبرين. ترجمہ: اورخوشخبری دے ان صبر کرنے والوں کو۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ليس البر ان تولوا وجو هكم قبل المشرق والمغرب ولكن البر من امن بالله واليوم الاخر والملئكة والكتب والنبيين. ترجمہ: بڑی نیکی توبیہ ہے کہ جوکوئی ایمان لائے اللہ پراور قیامت کے دن پراور فرشتوں پراورسب کتابوں پراور پیمبروں پر۔ اب ظاہر بات ہے جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاضروراس کی توجہ نبی پاک علیہ السلام كى طرف بھر \_ كى -اس طرح ارشاد باری تعالی ہے:

فبعث الله النبيين مبشرين و منذرين. ترجمہ:'' پھر بھیجے اللہ نے پیغیبرخوشخبری سنانے والے اور ڈرسنانے والے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: يسئلو نك ماذا ينفقون . ترجمہ:لوگ تجھ سے یو چھتے ہیں کہ کیا چیز خرج کریں۔ توالتد تعالى نے ارشاد فرمایا: قل ما انفقتم من خير .

ترجمہ: تم فر ما د د جو کچھتم خرج کر د مال ہے۔ اب ظاہر بات ہے جو آ دمی ہی آیت کریمہ پڑھے گاضرور اس کی توجہ نی پاک علیہ السلام کی طرف جائے گی۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: يسئلونك عن الشهر الحرام قتال فيه قل قتال فيه كبير . ترجمہ: بچھ سے پوچھے ہیں مہینہ حرام کو کہ اس میں لڑنا کیساتم فرمادولڑائی اس میں برا گناہ ہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: يسئلونك عن الخمر والميسر قل فيهما اثم كبير. ترجمہ: پوچھتے ہیں حکم شراب کااور جوئے کا کہٰ دے ان میں بڑا گناہ ہے۔ توبدیمی چیز ہے کہ جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاضروراس کا خیال نبی پاک علیہ السلام کی طرف جائے گا۔ پھر کیا یہ آیت کریمہ نماز میں پڑھنا جا ئرنہیں؟

ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ويسئلونك ما ذايفقون قل العفو . ترجمہ الوگ آپ ہے یو چھتے میں کہ کیا خرچ کریں کہہ دیکئے جو بچے اپنے خرچ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ويسئلونك عن التيمي قل اصلاح لهم خير . ترجمہ :لوگ یو چھتے ہیں آپ سے بتیموں کے بارے میں آپ فرما دیکھئے سنوارنا

ان کے کام کا بہتر ہے۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ويسئلونك عنِ المحيض قل هواذي . ترجمہ: بچھ سے پوچھتے ہیں تکم حیض کا کہہ دودہ گندگی ہے۔ اب ظاہر بات ہے جوآ دمی بیآیت کریمہ نماز میں پڑھے گا اس کی توجہ ضرور نبی یاک علیہ السلام کی طرف منبذ ول ہوگی۔ یا پھروہابی حضرات سے کہہ دیں کہ بیآیت کریمہ نماز میں پڑھنی جا ئرنہیں ہے۔ اس طرح ایک اور مقام پرارشاد باری تعالی ہے: وقال لهم نبيهم. ترجمہ: کہابی اسرائیل سے اُن کے نبی نے ۔ اب ظاہر بات ہے جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گااس کے دل میں اللہ کے ایک نی کاخیال آئے گا۔

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: وقتل داؤد جالوت. ترجمہ: اورل کیادا ؤدنے جالوت کا۔ اب ظاہر ہے جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گااس کے دل میں داؤد الناین کا خیال آئے گااوراساعیل دہلوی کہتا ہے نماز میں کسی بھی مقدس ہتی کا خیال آنے سے نماز فاسد ہو جاتی ہے پھر کیا بیآیت کریمہ پڑھنے سے نماز فاسد ہوجائے گی؟ ایک اور مقام پرارشاد باری تعالی ہے:

19+

تلك ايت الله نتلوها عليك بالحق وانك لمن المرسلين. ترجمہ بیآیتیں اللہ کی ہیں جوہم تجھ کوسناتے ہیں ٹھنک ٹھیک اور بے شک تو ہمار بے رسولوں میں ہے ہے۔ اس طرح ارشادر بانی ہے: تـلك الـرسـل فـضـلنّا بعضهم على بعض منهم من كلم الله و رفع بعضهم درجات. ترجمہ: بیسب رسول کوفضیلت دی ہم نے ان میں بعض سے بعض کوکو کی تو وہ ہے کہ کلام فرمایاس سے اللہ سے اور بلند کئے بعضوں کے درجے۔ (ترجم محمود الحسن) اب ظاہر بات ہے کہ جوآ دمی میہ آیت کریمہ پڑھے گاضروراس کا خیال نبی پاک علیہ السلام کی طرف جائے گااور دیگر انبیاء کرام کی طرف بھی اس کی توجہ میذول ہوگی۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: الـم تـرالـى الـذى حـاج ابـراهيـم فى ربه ان اته اللّه الملك اذقال

ابراهيم ربي الذي يحي و يميت. ترجمہ: کیا تونے نہ دیکھااں تخص کوجس نے جھگڑا کیا ابراہیم سے اس کے رب کی بابت ای وجہ ہے کہ دی تھی اللہ نے اس کوسلطنت جب کہاابراہیم نے میرارب وہ ہے جوزندہ کرتا ہے اور مارتا ہے۔ توجوآ دمي بيرآيت كريمه يزيصے كاضروراس كى توجه نبي ياك عليه السلام اورابراہيم الططان كباطرف مبذول ہوگی تو پھر کیا ہے آیت کریمہ نماز میں نہیں پڑھنی جا ہے؟ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے:

امن الرسول بما انزل اليه من ربه والمؤمنون كل امن بالله و ملئكته وكتبه و رسله. ترجمہ: مان لیا رسول نے جو پچھاتر اس کی طرف اس کے رب کی طرف اور مسلمانوں نے بھی سب نے ماناالٹدکواس کے فرشتوں کواوراس کی کتابوں کواوراس کے رسولوں کو۔ اب وہ رسول ہیے کہتے ہیں : لا نفرق بين احد من رسله. ترجمہ: ہم جدانہیں کرتے کی کو اُس کے پیغمبروں میں سے۔ تواب ظاہر بات ہے کہ جوآ دمی اس آیت کریمہ کو پڑھے گا ضرور اُس کے دِل میں حضرات انبیاء علیہم السلام کا تصور وخیال آئے گا۔ پھر کیا بیہ آیت اس وجہ ہے نہیں پڑھنی چاہےتا کہ دل میں انبیاء علیہم السلام کا خیال نہ آجائے؟

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: قُل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله . ترجمہ: تو کہہا گرتم محبت رکھتے ہواللہ کی تو میری راہ چلو تا کہ محبت کرتے تم سے اللہ اور بختے گناہ تمہارے۔ اب جوآ دمی اس آیت کریمہ کو پڑھے گا ضرور اُس کے دل میں نبی یا کے ط<sup>یابیت</sup> کا خیال آئے گا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: قل اطيعواالله والرسول.

191

ترجميه: تو كه يحكم مانوالتُدكا ادررسول كا\_ اب جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاتو ضروراُ سے دل کی توجہ حضور سید عالم ایکنیچ کی طرف منعطف ہوگی۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ان السُبه اصبطفى آدم و نوحساً و آل ابراهيم و آل عمران على العلمين. ترجمہ: بے شک اللہ نے پسند کیا آدم کواور نوح کواور ابراہیم کے گھر کواور عمر ان کے گھر کوسارے جہان ہے۔ تو اب بدیمی امر ہے کہ جو آ دمی اس آیت کریمہ کو پڑھے گاتو ان بزرگ ہستیوں کا خیال ضروراً س کے دل میں جائے گا۔تواگرا ساعیل دہلوی کی تحقیق مانی جائے کہ نماز میں کسی مقدس ہتی کا خیال لانا نماز توڑنے کا سبب ہے تو پھرلازم آئے گا کہ نماز میں بیرآیات مبارکہ ی<sup>ره</sup>نی جا ئز نه ہوں ۔

حالانکہارشاد باری تعالیٰ ہے کہ فاقرء وا ما تيسر من القرآن. ترجمہ: کہ جوبھی قرآن مجید ہے آسان لگے اُس کو پڑھو۔ اس طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: هنالک دعا ز کریا ربّه. ترجمہ: وہی ذعا کی زکریانے اپنے رب سے۔ اب ظاہر بانت ہے کہ جوآ دمی بھی بیآیت کریمہ پڑھے گا اُس کے دل میں حضرت

سید ناز کریا علیہ السلام کا خیال ضروری طور پر آئے گا۔ پھر بقول اسماعیل دہلوی لا زم یہی آئے گا کہ قرآن مجید میں بچھالیں آیات مبارکہ بھی ہیں کہ <sup>ج</sup>ن کونماز میں تلاوت کرنے سے نماز فاسدہوجاتی ہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: اذقال الله يغيسي اني متوّفيك و را فعك الي. ترجمہ: جس وقت کہا اللہ نے اے عیسیٰ میں لے لوں گا بچھ کواور اُٹھالوں گا اپنی طرفء۔ اب جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گا ضروراُ س کے دل میں عیسیٰ علیہ السلام کی یاد پیداہوگی۔اوراُس کے ذہن میں اُس سارے واقعہ کا نقشہ پھر جائے گا۔ اس طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ اذ اخذ الله ميثاق النبيين لما اتيتكم من كتاب و حكمة ثم جآء كم رسول مصدق لمّا معكم لتؤمنن به و لتنصُرنه .....

ترجمہ: اور یا دکروجب اللہ نے عہدلیا نبیوں سے کہ جب میں تم کو دوں کتاب اور حکمت پھرآئے تمارے پاس کوئی رسول جو سچابتا و ہے تمہارے پاس والی کتاب کوتو اُس رسول یرایمان لاؤ گے اور اس کی مدد کرو گے۔ اب ظاہر بات ہے کہ جوآ دمی بیآیت کریمہ نماز میں پڑھے گاتو اس کے دل میں حضور نی کریم طلب سمیت دیگر انبیاء علیهم السلام کا بھی خیال آئے گا۔اگر اسمعیلی شریعت پر کمل کیاجائے تو پھرلازم آئے گا کہاس آیت کریمہ کابھی نماز میں پڑھنا حرام ہوجائے۔ اس طرح ارشاد بارى تعالى ب

190

قـل امـنـا بـالـلّـه ومـا انـزل عـلينا وما انزل على ابراهيم واسمعيل واسحق و يعقوب والاسباط وما اوتي موسى و عيسى والنبيون من ربهم. ترجمہ: تو کہہ ہم ایمان لائے اللہ پراور جواتر اہم پراور جواتر اابراہیم پراور اساعیل پراورایخق پراور یعقوب پراوران کی اولا د پراور جوملامویٰ اورعیسیٰ کواور جو ملاسب نبیوں کواُن کے پر ور دگار کی طرف ہے۔ تواب جوآ دمی بھی بیآیت کریمہ پڑھے گاضروراُس کے دل میں انبیاء علیہم السلام کا خیال آئے گا۔اس آیت کریمہ سے بھی ثابت ہوا کہ انبیاء ملیم السلام کی طرف توجہ کرنامُفسر صلو قہبی ہے۔ بلکہ عین عبادت الہیہ ہے۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: وما محمد الارسول قد خلت من قبله الرسُلُ. ترجمہ: اور محمظ اللہ یہ تو صرف ایک رسول ہیں ہو چکے اُس ہے پہلے بہت رسول۔ اب جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گا اُس کے دل میں حضور سید عالم اور دیگر انبیاء

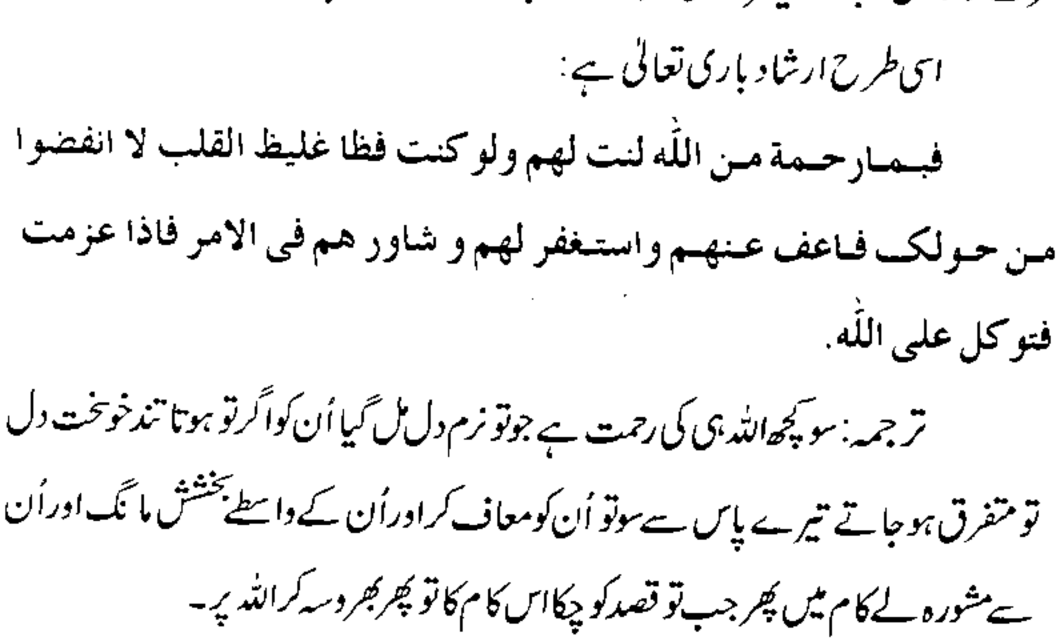
علیہم الصلوٰ ۃ والسلام کا خیال ضر ورآ کے گا۔تو پھر کیا اس آیت کریمہ کا نماز میں پڑ ھنامفضی الی الشرك ي ؟ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: , ليس لك من الامرشىء. ترجمه: تيرااختيار چھنيں۔ نوٹ : یہاں مراد ذاتی اختیار ہے اور اس کی دضاحت گذشتہ اوراق میں کر کیکھے

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ہی۔

90

وہابی خضرات جب ان آیات کو تلاوت کرتے ہوں گے تو ان کے دل میں بھی نبی كريم ادرد يكرانبياء يبهم السلام كي طرف توجه مبذول ہوتی ہوگی۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: اطيعوا الله و الرسول لعلمكم ترحمون. ترجمہ بحکم مانواللہ اوررسول کا تا کہتم پر حم کیا جائے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: اذ تـقـول لـلـمؤمنين الن يكفيكم ان يمد كم ربكم بثلاثة الاف من الملائكة منزلين. ترجمہ: جب تم کہنے لگے مؤمنوں کو کیا تم کو کافی نہیں کہ تمہاری مدد کو بھیجے رب تمہاراتین ہزارفر شتے آسان ہے اُتر نے والے۔ اس آیت کریمہ ہے بھی ٹابت ہوتا ہے کہ نبی پاک علیہ الصلوۃ والسلام کی طرف نماز میں توجہ کرنا بیشرک کی طرف لے جانے والانہیں ہے۔



اب ظاہر بات ہے کہ جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاضرور اُس کی توجہ نبی پاک منالیتہ کی طرف جائے گی۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: وما كان لنبي ان يغل. ترجمہ: نبی کا کا مہیں کہ چھ چھیار کھے۔ اب جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاضر دراُس کی توجہ نبی پاک علی<sup>ے یہ</sup> کی طرف جائے گی۔ ای طرت ارشاد باری تعالی ہے: لقدمنَ الله على المؤمنين اذ بعتْ فيهم رسولاً من انفسهم يتلوا عليهم ايأته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة. ترجمہ: اللہ نے احسان کیا ایمان والوں پر کہ بھیجار سول اُنہیں میں سے پڑ ھتا ہے اُن پر آیتیں اُس کی اور پاک کرتا ہے اُن کو اور سکھا تا ہے اُن کو کتاب اور کام کی

اب جوآ دمی بیآیت کریمہ نماز کے اندر پڑھے گا ضرور اُس کی توجہ نبی پاک مالیں بیان کی طرف جائے گی۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: و لا يحز نك الذين يسارعون في الكفر. ترجمیہ: اورغم میں نیڈ الیں تجھ کو وہ لوگ جو دوڑتے ہیں کفر کی طرف۔ اب اس آیت کریمہ سے بھی صاف طور پر ٹابت ہور ہاہے کہ نماز میں نبی یاک علیہ

الصلوة والسلام كى طرف توجد كرنا نماز كانكم ل ب ندكة مفسير نماز . اى طرح ارشاد بارى تعالى ب: و ما كان المله ليطلعكم على الغيب ولكن الله يجتبى من سوله من يشآء فامنوا بالله و رسله. ترجمه: الذيبين ب كرتم كوخبرد \_غيب كى ليكن الله حچمان ليتا ب اب رسولول ترجمه: الذيبين ب كرتم كوخبرد \_غيب كى ليكن الله حجمان ليتا ب اب رسولول بن جم كوچا ب يوتم يقين لا وَالله پراوراً س كرسول پر-اب جوآ دى بيآ يت كريمه نماز كاندر پز مصركا اور كيم ليفت س يحى واقفيت ما بر حرار ش كردل مين انها عليهم السلام كى طرف توجه بيدا بوكى -اى طرح ارشاد بارى تعالى ب

وقتلَهم الانبيآء ُبغير حق.

ترجمہ اور جوخون ناحق کیے ہیں اُنہوں نے انبیاء کے ہم لکھر کھیں گے۔ جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاضروراُس کے دل میں حالت نماز میں انبیاءلیہم السلام کا خیال آئےگا۔ اس طرح ارشاد بارى تعالى ب: قل قد جآء كم رسل من قبلي. ترجمہ: تو کہہ دوتم میں آ چکے کتنے رسول مجھ سے پہلے۔ توجوآ دمی بیآیت کریمہ نماز میں پڑھے گاضر درأس کے دل میں انبیا علیہم السلام کا

194

خیال آئے گا۔ اور فرمایا: وان كذبو بك فقد كذب رسل من قبلك. ترجمہ: پھراگر یہ بچھ کو جھٹلا دیں تو پہلے بچھ سے جھٹلائے گئے بہت سے رسول۔ اب جوآ دمی بیرآیت کریمہ حالت نماز میں تلاوت کرے گا تو ضرور بالضرور اُس کے دل میں خیال انبیا علیہم السلام کا پیدا ہوگا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: لا يغرّنك تقلب الذين كفروا في البلاد. ترجمہ: بچھ کونہ دھوکا دے چلنا پھرنا کا فروں کا شہروں میں۔ اب جوآ دمی بھی بیآیت کریمہ حالت نماز میں یاغیر حالت نماز میں تلاوت کر ےگا تو ضر درأس کے دل میں انبیاء علیہم السلام کا تصور وخیال پیدا ہوگا۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: فكيف اذا جئنا من كل أمة بشهيد وجئنا بك على هُوُلاًء شهيدا. ترجمہ: پھر کیا حال ہو گا جب بلائیں گے ہم ہراُمت میں سے احوال کہنے والا اور بلائیں کے بچھ کولوگوں پراحوال بتلانے والا۔ شبیراحمہ عثانی صاحب اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہتم کوا**ے محم<sup>ع</sup>لیکیج** ان پر یعنی تمہاری أمت پرمثل دیگر انبیا علیہم السلام کے احوال ہتلانے والا اور گواہ بنا کرلائمیں ے۔ادر بیجی احتمال ہے کہ ہ**نو لاء کا اشارہ انبیاء** سابقین یا کفار مذکورہ بالا کی طرف ہو۔اور اول صورت میں انمباء مُر ادہوں تو مطلب سیہ ہے کہ رسول مناہیں انبیاء کی صداقت پر گواہی دیں

گے جبکہ اُن کے اُمتی اُن کی تکذیب کریں گے۔اور دوسرے اختال سے کفار مُر اد ہوں تو مطلب رید انبیاء سابقین جیسااین اُمت کے کفار فستاق کے کفروشق کی گواہی دیں گے تم بھی ا \_ محتلق ان سب کی بداعمالی پر گواہ ہو گے۔ (تفسیر عثمانی جلد صفحہ 146) اب ظاہر بات ہے کہ جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گا اُس کے دل میں انبیاء علیہم السلام اورأمم سما بقدوموجوده اور كفاردمومنين سب كاخيال آئے گا۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: وان تناز عتم في شيء فردوه الي الله والرسول. ترجمہ: اگرتم جھکڑ پڑوکسی چیز میں تو اس کولوٹاؤ طرف اللہ اور رسول کے۔ اب ظاہر بات ہے کہ جوآ دمی بیآیت کر بمہ نماز کے اندر پڑھے گا اُس کے دل میں جھکڑے کے ساتھ ساتھ رسول التعلیقی کا خیال بھی آئے گا۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: الم ترالى الذين يزعمون انهم أمنوا بما انزل اليك وما انزل من

قبلك.

ترجمہ: کیا تونے نہ دیکھا اُن کو جو دعویٰ کرتے ہیں کہ ایمان لائے ہیں اُس پر جو اترى طرف اورجوا تراجم سے يہلے۔ اب ظاہر بات ہے کہ جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گا اُس کے دل میں ضرور منزل کتاب موجودہ، کتب سابقہ، نبی کریم ایشیج اور سابقہ انبیاء کا خیال آئے گا۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: واذا قيل لهم تعالوا الى ما انزل الله والى الرسول رأيت المنا فقين

رسول کی طرف تو دیکھے تو منافقوں کو کہ ہٹتے ہیں تجھ سے رک کر۔

يصدون عنك صدوداً.

وجهاستدلال:

یڑھنی ج<u>ا</u>ہے نہ نماز کے باہر۔

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے:

ثم جآءُ وك يحلفون بالله.

1.+

ترجمہ: اور جب اُن کو کہا جائے کہ آؤ اللہ کے حکم کی طرف جو اس نے اُتارا اور

جوآ دمی بیآیت کریمہ نماز میں پڑھے گا اُس کے دل میں ضرور نبی پاک علیظیم اور

منافقین کا خیال آئے گا۔اب دوہی صورتیں ہیں کہ خیال یا تعظیم کے ساتھ آئے گایا تو ہین کے

ساتھ۔اگر توہین کے ساتھ ہے توبیہ دیسے ہی گفرہے۔اورا گر تعظیم کے ساتھ آئے تو بقول

ا ساعیل د ہلوی مشرک ہوجائے گا۔لہذا وہابی حضرات کے نز دیک بیآیت کریمہ نہ نماز میں

ترجمہ: پھر آئیں تیرے پار قشمیں کھاتے ہوئے اللہ کی۔ اب ظاہر بات ہے کہ جو آ دمی پیہ آیت کریمہ پڑھے گا اس کے دل میں ضرور نبی یا کے تاہیج کی طرف خیال جائے گا۔ ای طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے<sup>:</sup> فاعرض عنهم و عظهم و قل لهم في انفسهم قولا بليغا. ترجمیہ: سوتو اُن سے تغافل کراور اُن کوضیحت کراوران سے کہہ اُن کے قن میں بات کام 

اب جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاضرور اس کے دل میں نبی پاک منالیک کا خیال آئے

**\***•1

گا۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: وما ارسلنا من رسول الاليطاع باذن الله. ترجمہ: ہم نے کوئی رسول نہیں بھیجا مگر ای واسطے کہ اس کا تھم مانیں اللہ کے فرمانے۔ اب جو آ دمی بیه آیت کریمه پڑھے گا اس کی توجہ ضرور انبیاء کرام کی طرف مېز ول ہوگی ۔ اس طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: ولو انهم اذظلموا انفسهم جآء وك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرّسول. ترجمہ:اگروہ لوگ جس دقت انہوں نے اپنا بُرا کیا تھا آتے تیرے پاس پھراللّٰہ ے معافی جاتے اوررسول بھی اُن کو بخشوا تا۔

اب خلاہر بات ہے کہ جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاضرور اُس کے دل میں نبی پاک چلی کی کہ ایک کا ایک کا تو پھر کیا دہایی حضرات کے زدیک بیرآیت کریمہ نماز میں پڑ ھنا حائز نہیں۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: فلاو ربك لايؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في انفسهم حرجاً مما قضيت و يسلموا تسليما " ترجمہ بشم ہے تیرےرب کی وہ مومن نہ ہوں گے یہاں تک کہ تجھ کو ہی منصف

جانیں جھگڑے میں جوان میں اٹھے چھرنہ پادیں اپنے جی میں تنگی تیرے فیصلہ سے اور قبول

کریں خوشی ہے۔ اب جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گاضروراُس کے دل میں نبی پاکے قطیقے کا خیال آئےگا۔

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ومن يبطع الله و الرسول فاولئك مع الذين انعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهدآء والصلحين وحسن اولئك رفيقا. ترجمہ: اور جوکوئی حکم مانے اللہ کا اور اس کے رسول کا سودہ اُن کے ساتھ ہیں جن پر اللہ نے انعام کیا کہ دہ نبی اور صدیق اور شہیداور نیک بخت ہیں اور اچھی ہے اُن کی رفاقت۔ اب ظاہر بات ہے کہ جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گانماز میں پڑھے یا نماز ہے با ہر ضروراُ سے دل میں نبی پاکے علیظتیہ اور دیگر مقد<sup>س ہس</sup>تیوں کا خیال آئے گا۔ ای طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے:

قل متاع الدنيا قليل. ترجمیہ: کہدوے کہ فائدہ دنیا کاتھوڑاہے۔ اب جو آ دمی عربی زبان سے واقف ہو گا ضرور اس کی توجہ سرکا توقیق کی طرف جائے گی۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: مااصابك من حسنة فمن الله وما اصابك من سيئة فمن نفسك و أر سلنك للناس رسو لا .

ترجمہ: اورجو پہنچ بچھ کو کو کی برائی سودہ تیر نے تفس کی طرف سے ہے اور ہم نے تجھ کوبھیجا پیغام پیچانے والالوگوں کو۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: من يطع الرسول فقد اطاع الله. ترجمہ: جس نے ظلم مانارسول کا اس نے ظلم مانا اللہ کا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: انا انزلنا اليك الكتب بالحق لتحكم بين الناس بما ارك الله ولا تكن للخائنين خصيما واستغفر الله. ترجمہ: بے شک ہم نے اتاری تیری طرف کتاب تچی کہ تو انصاف کرئے لوگوں میں جو کچھ مجھا وے تجھ کو اللہ اور تو مت ہو د غابازوں کی طرف ہے جھکڑے والا اور شخش ما تَك الله ہے۔

ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: وانبزل البكه عليك الكتب والحكمة وعلمك مالم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيما. ترجمه، الله نے اتاری جھ پر کتاب اور حکمت اور تجھ کو سکھا ٹیں وہ باتیں جوتو نہ جانتا تقااوراللد كافضل تتحط يربهت بزاب۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ومن يشاقق الرسول. تر جمہ: جوآ دمی مخالفت کرے نبی یا کے چینچ کی۔

t+ (\*

ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: يا ايهاالذين امنوا امنوا بالله ورسوله والكتب الذي نزل على رسوله والكتب الذي انزل من قبل ومن يكفر بالله و ملئكته وكتبه و رسله. ترجمہ: اے ایمان والوں یقین لا وَاللّٰہ پراوراس کے رسول پراوراس کی کتاب پر جونازل اللہ نے کی ہےا۔ پنے رسول پراوراس کتاب پر جونازل کی گئی پہلے اور جوکو کی یقین نہ ر کھے اللہ پراوراس کے فرشتوں پراور کتابوں پراوررسولوں پراور قیامت کے دن پر۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ان الذين يكفرون بالله و رسله و يريدون ان يفرقو ابين الله و رسله ترجمہ جولوگ منگر ہیں اللہ سے اور اس کے رسولوں سے اور جاہتے ہیں فرق نکالیں اللہ میں اور اس کے رسولوں میں ۔ اسی طرح ارشاد باری تعالی ہے: والذين امنو بالله و رسله ولم يفرقو بين احد منهم.

ترجمہ: اور جولوگ ایمان لائے اللہ پر اور اس کے رسولوں پر اور جدانہ کیا ان میں ہے کہ کو۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: والمومنون يومنون بما انزل اليك وما انزل من قبلك. ترجمه ذاورا يمان دالے سومانتے ہيں اس کو جو نازل ہوا تجھ پراور جو نازل ہوا تجھ ہے کیلے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے:

r•۵

انيا اوحيينا اليك كما اوحينا الى نوح و النبيين من بعدة وا وحينا الي ابراهيم و اسماعيل و اسحق و يعقوب والا سباط و عيسي و أيوب و يونس و هرون و سليمان و اتينا داؤد زبورا. ترجمہ: ہم نے دحی صحیحی تیری طرف جیسے دحی صحیحی نوح پراوران نبیوں پر جواس کے بعدہوئے اور دحی بھیجی ابراہیم پرادراساعیل پرادراسحاق پرادر یعقوب پرادراس کی اولا د پرادر عیسی پراورایوب پراور یوس براور مارون پراورسلیمان پراور جم نے دی دا ؤدکوز بور۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ورسلاقد قصصنهم عليك من قبل و رسلالم نقصصهم عليك . ترجمہ:اور بھیج ایسے رسول جن کا احوال ہم نے سنایا تجھ کواس سے پہلے اور ایسے رسول جن کا حوال نہیں سنایا تجھ کو۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: يا اهل الكتب قد جاء كم رسولنا.

ترجمہ: اے کتاب والوں آیا ہے تمہارے یاس رسول ہمارا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: قد جاء كم من الله نور و كتاب مبين. ترجمہ بتحقیق آیا ہے تمہارے پاس اللہ کی طرف سے نور اور کتاب خاہر کرنے والى۔ نوٹ : یہاں نور سے مراد نبی پاک طلیقی میں کیونکہ اس سے پہلے آیت کریمہ

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

-2-

**r**+ 4

يا اهل الكتب قد جاء كم رسولنا. ترجمہ: الے کتاب والوں تحقیق آیا ہے تمہارے پاس رسول ہمارا۔ اس آیت سے ثابت ہوا کہ نور سے مرادبھی نبی پاک کیونکہ پہلے آپ کا ذکر ہو چکا ے. ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: واذا اسمعوا ما انزل الى الرسول. ترجمه بجب يتنتح بين اس كوجواتر ارسول يربه ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ما على الرسول الا البلاغ. ترجمہ:رسول کے ذمہ بیں مگر پہنچادینا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: واذا قيل لهم تعالوا الي ما انزل الله و الي الرسول قالوا حسبنا ما

وجدنا عليه أباء نا.

ترجمه: اورجب كماجاتا باانكوآذ اس كى طرف جوكه الله في ازل كيا اوررسول کی طرف تو کہتے ہیں ہم کو کافی ہے وہ جس پر پایا ہم نے اپنے باپ زادوں کو۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: يوم يجمع الله الرسل فيقول ماذا اجبتم قالوا لا علم لنا. ترجمہ : جس دن اللہ جمع کر کے گا سب پیغیبروں کو پھر کیے گاتم کو کیا جواب ملاققا وہ لہیں گے ہم کوخبر نہیں نے

# https://ataunnabi.blogspot.com/ اس *طرح*ارشاد باری تعالی ہے: . قبل لا اقبول ليكم عندى خزائن الله ولا اعلم الغيب ولا اقول لكم انى ملك. ترجمہ بتم فرمادو کہ میں نہیں کہتا تجھ ہے کہ میرے پاس ہیں خزانے اللہ کے اور نہ میں غیب کی بات خود بخو دجانتا ہوں اور نہ میں کہوں تم ہے کہ میں فرشتہ ہوں۔ اس کے بعداللہ تعالیٰ نے سرکار علی<sup>ضی</sup>م سے اعلان کروایا: ان اتبع الاما يوحى الي. ترجمہ: میں تواس پر چلتاہوں جومیرے پاس حکم آتا ہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: اولئك الذين هدى الله فبهد هم اقتده قل لا اسْلكم عليه اجرا. ترجمہ: بیہ دہ لوگ تھے جن کو ہدایت کی اللہ نے سوتو چل ان کے طریقہ پرتو کہہ

د ہے کہ میں نہیں مانگتاتم سے اس پر پچھ مزدوری۔ اس طرح ارشاد بارى تعالى ب: البذيين يتبيعون الرسول النبيي الامي الذي يجدونه مكتوبا عندهم في التوراية والانتجيبل يامرهم بالمعروف وينههُم عن المنكر ويحل لهم البطيبت ويحرم عليهم الخبيِّتْ ويضع عنهم اصرهم والاغلل التي كانت عليهم فبالبذين امينوا بيه وعزروه ونصروه واتبعوا النور الذي انزل معة اولئك هم المفلحون. ترجمہ:وہ لوگ پیروی کرتے ہیں اس رسول کی نبی امی ہے کہ جس کو پاتے ہیں لکھا

r•A

ہوااپنے پاس تورات ادرائجیل میں تکم کرتاہے وہ ان کوئیک کام اور منع کرتاہے برے کام سے اور حلال کرتاہے ان کے لئے سب پاک چیزیں اور حرام کرتا ہے ان پر ناپاک چیزیں اور ا تارتا ہے ان پر سے ان کے بوجھاور وہ قیدیں جواُن پڑھیں سوجولوگ اس پرایمان لائے اور اس کی رفاقت کی اور اس کی مدد کی اور تابع ہوئے اس نور کے جواس کے ساتھ اتر اہے وہی اوگ پہنچا یں مراد کو۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: قل يا ايهاالناس اني رسول الله اليكم جميعا. ترجمہ: تو کہہا بے لوگوں میں رسول ہوں اللہ کاتم سب کی طرف۔ اسی طرح ارشاد باری تعالی ہے: اقل لا املك لنفسى نفعا ولا ضراً الاماشاء الله ولوكنت اعلم الغيب لاستكثرت من الخير وما مسنى السوّء ان انا الانذير و بشير لقوم يو منون.

ترجمہ: تو کہہ دے کہ میں مالک نہیں اپنی جان کے بھلے کا اور برے کا مگر جواللہ چاہے اور اگر میں جان لیا کرتا غیب کی بات تو بہت بچھ بھلا ئیاں حاصل کر لیتا اور مجھ کو برائی یس نہ پنجی میں توبس ڈراورخوشخبری سنانے والا ہوں ایماندارلوگوں کو۔ نوٹ : اس آیت کریمہ میں ذاتی علم غیب کی نفی ہے جیسا کہ منسرین نے دضاحت کے ساتھ لکھاہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: وما رميت اذ رميت ولكن اللَّه رمي.

ترجمہ: اور تونیس تعییکی منصی خاک کی جس وقت کہ تعییکی تھی لیکن اللہ نے تعییکی ۔ ای طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: استجیبو اﷲ و للر سول اذا دعا کم. ترجمہ: عکم مانو اللہ کا اور رسول کا جس وقت بلائے تم کو۔ ای طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: ترجمہ: اے نبی کافی ہے تحصکو اللہ۔ یا ایھا النہی حوض المو منین علی القتال. یا میں النہ ہی حوض المو منین علی القتال. ای طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: ای طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے:

ماکان لنبي ان يکون له اسري. ترجمہ: نی کوہیں چاہے کہ اپنے ہاں رکھے قیریوں کو۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ب: يا ايها النبي قل لمن في ايد يكم من الاسرى. ترجمہ: اے نبی کہہ دے ان ہے جوتمہارے ہاتھ میں ہیں قیدی۔ اس طرح ارشادر باتی ہے: ان الله برى من المشركين و رسوله.

11+

ترجمہ: اللہ الگ ہے مشرکوں سے اور اس کارسول۔ ای طرح ارشادر بانی ہے۔

قبل ان کان ابآو کم وابناء کم و اخوانکم و ازواجکم و عشيرتکم

و اموال اقتر فتموها و تجارة تخشونا كسادها و مسكن ترضونها احب اليكم من الله و رسوله .

ترجمہ: تو کہہ دے اگرتمہارے باب اور بیٹے اور بھائی اور عور تیں اور برداری اور مال جوتم نے کمائے ہیں اور سود اگری جن کے بند ہونے سے تم ڈرتے ہواور حویلیاں جن کو پند کرتے ہوتم کوزیادہ پیاری ہیں اللہ اور اس کے رسول سے؟ ای طرح ارشادر بانی ہے: ولا یہ حو مون ماحوم اللہ و رسولہ. ترجمہ: اور کا فرنہیں حرام جانے اس کو جس کو حرام کیا اللہ نے اور اس کے رسول

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: هو الذي ارسل رسوله بالهدي. ترجمہ: ای نے بھیجاا پنے رسول کوہدایت دے کر ۔ ای طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: الاتنصروه فقد نصره الله اذ اخرجه الذين كفروا ثاني اثنين اذهما في الغار اذ يقول لصاحبه لا تحزن ان الله معنا فانزل الله سكينته عليه و ايده بجنو در

ے کے

111

ترجمہ:اگرتم نے مددنہ کی رسول کی تو اس کی مدد کی ہے۔اللہ نے جس وقت نکالاتھا اس کو کا فروں نے وہ دوسراتھا دومیں سے جب وہ دونوں شیھے غارمیں جب وہ کہہ رہاتھا اپنے رفتق ہے توغم نہ کھابے شک اللہ بہارے ساتھ ہے پھراللہ نے اتاری اپن طرف سے اس پر تسکین اوراس کی مددکونو جیں بھیجیں۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ولو انهم رضوا ما اتهم الله و رسوله وقالو احسبنا الله سيؤتينا الله من فضله ورسوله. ترجمہ: اگر وہ راضی ہوجاتے اس پر جوان کو دیا اللہ نے اور اس کے رسول نے اور کیا اچھا ہوتا کہ وہ کہتے کا **فی** ہے ہم کو اللہ وہ دے گا ہم کواپنے فضل سے اور اس کےرسول۔ ای طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: والذين يؤذون رسول الله لهم عذاب اليم.

ترجمہ:جواوگ بدگوئی کرتے ہیں اللہ کے رسول کی ان کے لئے عذاب ہے درد ناك اس طرح ارشادر بانی ہے۔ والله و رسوله احق ان يرضوه. ترجمہ: اللہ اور اس کے رسول کو بہت ضر دری ہے راضی کرنا۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: من يحادد الله ورسوله فان له نار جهنم خالدًا فيها.

111

ترجمہ:جوکوئی مقابلہ کرئے اللہ سے اور اس کے رسول سے تو اس کے داسطے ہے دوذخ کی آگ سدار ہے اس میں۔ ارشاد باری تعالی ہے: قل ا بالله وايته ورسوله كنتم تستهزُون. ترجمہ: تو کہہ کیا اللہ سے اور اس کے حکموں سے اور اس کے رسول سے تم مذاق كرتے تھے۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: يا ايها النبي جاهدالكفار والمنفقين واغلظ عليهم. ترجمہ: اے نبی لڑائی کر کا فروں سے ادر منافقوں سے ادران پر ختی کرو۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ولا تـصل على احد منهم مات ابدا ولاتقم على قبره انهم كفروا بالله و رسوله .

ترجمہ:ادرنماز نہ پڑھان میں سے کی پرجومر جائے بھی ادر نہ کھڑا ہواس کی قبر پر وہ منگر ہوئے اللہ سے اور اس کے رسول سے یہ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: وسيري الله عملكم ورسوله. ترجمه: ادرابھی دیکھے گااللہ تمہارے کام ادراس کارسول۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ومن الاغبراب من يومن بالله واليوم الاخرو يتخذ ما ينفق قربات

111

عند ١ لله وصلوات الرسول. ترجمہ:اوربعض گنوار وہ ہیں ایمان لاتے ہیں اللہ پراور قیامت کے دن پراورشار کرتے ہیںاینے خرچ کرنے کونز دیک ہونا اللہ سے اور دعالینی۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: لا تعلمهم نحن نعلمهم . ترجمہ: اور منافقوں کوتم نہیں جانتے ہم جانتے ہیں۔ نوٹ: یہاں ذاتی علم غیب کی تفی ہے۔ ارشادر بانی ہے۔ خذمن اموالهم صدقة تبطهرهم وتزكيهم بها وصل عليهم ان صلوتك سكن لهم والله سميع عليم" ترجمہ: لے اُن کے مال میں سے زکوۃ کہ پاک کرئے تو ان کو اور بابرکت

کرئے تو ان کواس کی دجہ ہے اور دعا دے اُن کو تیری دعا اُن کیلئے تسکین ہے۔اللّٰہ سب سیجھنتااور جانتا ہے۔ اس طرح ارشادر بانی ب: تبلك من انباء الغيب نوحيها اليك ماكنت تعلمها انت ولا قومك من قبل هذا فاصبر. ترجمہ: بیہ باتیں من جملہ غیب کی خبروں کے ہیں کہ ہم بھیجتے ہیں تیری طرف نہ تجھ کو اُن کی خبرتھی نہ تیری قوم کواس سے پہلے پس صبر سیجئے ۔ ارشادریانی ہے:

فاستقم كما امرت ومن تاب معك . ترجمه: سوتوسيدها چلاجاجسيا تجهوكوهم بوااورجس فيتوبدكى تير ساته-ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: نحن نقص عليك احسن القصص بما اوحينا اليك هذا القرآن وان كنت من قبله لمن الغا فلين. ترجمہ: ہم بیان کرتے ہیں تیرے پاس بہت اچھا بیان اس واسطے کہ بھیجا ہم نے تیری طرف بیقر آن اورتو تھااس سے پہلے البتہ بے خبروں میں۔ ای طرح ارشادر بانی ہے: وما انزلنا عليك الكتب الالتبين لهم. ترجمیہ:اورہم نے اتاری تم پر کتاب اس واسطے کہ کھول کر سناد ہے تم کووہ چیز جوان کی طرف اتار کا تی ہے۔

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: وجئنا بك شهيدا على هولاءِ ونزلنا عليك الكتب تبياناًلكل شيء ترجمہ: بتجھ کولائیں بتلانے کو ان لوگوں پر اور اتاری ہم نے بتجھ پر کتاب کھلا بیان ہر چیز کا۔ (ترجمہ محمود الحن) ہم اس مقام پر دیو بند کے شیخ الاسلام شبیر احمد عثانی کا ایک حوالہ پیش کرتے ہیں ۔ دہ ای آیت کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں''حدیث میں آیا ہے کہ امت کے اعمال ہررون حضور کے روبر چیش کئے جاتے ہیں آپ اعمال خیر کو دیکھے کر خدا کا شکر ادا کرتے ہیں اور بر ا ممالیوں رمطلع ہو کرنالائقوں کیلیے استغفار فرماتے ہیں'۔

114

اى طرح ارشاد بارى تعالى بے: سب حن المذى اسرى بعبد الميلا من المسجد الحرام الى المسجد الاقصى الذى بو كنا حوله لنويه من آيتنا. ترجمہ: پاك ذات بے جو لے گئى اپنے بند بے كوراتوں رات مجد حرام سے مجد اقصى تك جس كو گھر ركھا ہے ہمارى بركت نے تاكہ د كطلا كيل اس كو پچھا بنى قدرت كے نمونے \_ ( ترجمة حود الحن ) اى طرح ارشاد بارى تعالى ہے: لا تجعل مع الله المها اخو فتقعد مذمو ما مخذو لا. ترجمہ: مت ظهر اللہ كرماتھ دوسرا حاكم چر بيٹھ رہے كا توالزام كھا كر ہے كہ ہو ر

# ای طرح دوس مقام پرارشاد باری تعالی م اسی اسی طرح دوس مقام پرارشاد باری تعالی م اسی اسی اسی اسی اسی معند ک الکبو احد هما او کلا هما فلا تقل لهما اف و لا تنهر هماو قل لهما قولا کو یما. تنهر هماو قل لهما قولا کو یما. ترجمه: اگرینچ جائے تیر مان من بوحاب کو والدین میں سایک یا دونوں تو نه کدان کواف اور ند جمرک ان کواور کہدان سے بات اوب کی۔ کدان کواف اور ند جمرک ان کواور کہدان سے بات اوب کی۔ نوٹ : اس آیت کے اندر مخاطب نبی پاکستان کے اور مراد دوسر الوگ میں کیونکہ جس وقت میں آیت کر میدنا زل ہوئی اس سے کنی سال پہلے سرکار کے والدین کر میمین وصال فرما چکے تیے جس طرح اس آیت میں خطاب سرکار کو ہے۔ اور مراد دوسر الوگ میں اس

طرح اس سے پہلی آیت کے اندر بھی مخاطب نبی پاک علیظہ میں مراد دوسر لوگ ہیں۔ ا اس طرح ارشاد بارى تعالى ب: ولا تجعل يدك مغلولة الي عنقك ولا تبسطها كل البسط فتقعد ملوما محشورا. ترجمہ:ادر نہ رکھا پنا ہاتھ بندھا ہوا اپن گردن کے ساتھ اور نہ کھول دے اس کو بالكل كهول دينا پھرتو بينھر ہے الزام كھايا ہارا ہوا۔ (ترجمة محمود الحن) اب ظاہر بات ہے جوآ دمی ان آیات کریمہ کی نماز میں تلاوت کرئے گا جوہم نے گزشتہ اوراق میں نقل کی ہیں اس کی توجہ ضرور نبی پاک علیظتی کی طرف پھرے گی تو پھر کیا وہابی حضرات کے نز دیک بیآیات کریمہ نماز میں پڑھنی ناجا ئز ہیں؟ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: و لا تقف ماليس لك به علم. ترجمه: نه بيحصے پر جس بات کی خرنہیں تجھ کو۔

اس طرح ارشاد باری تعالی ب: ولا تجعل مع الله الها اخر فتلقى في جهنم ملوما مد حورا. ترجمیہ: نہ تھہرااللہ کے سواکسی اور کو معبود پھر پڑے تو دوزخ میں الزام کھا کر دھکیلا حاكر (ترجمة محودالحن) اس آیت کے اندربھی خطاب نبی یا کے علیقے کو ہے مراد دوسر لوگ میں جیسا کہ علامہ پر ہاردی نے ''مرام الکلام' میں وضاحت کے ساتھ لکھا ہے اس طرح تفسیر کبیر دغیرہ کے اندربھی ای مضمون کی عمارات موجود ہیں ۔

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: وا ذا ذكرت ربك في القرآن وحده و لو على ادبارهم نفورا. ترجمہ: جب ذکر کرتا ہے تو قرآن میں اپنے رب کا اکیلا کر بھا گتے ہیں اپنی پیٹھ پر بدک کر۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: اذيستمعون اليك . ترجمہ: جس وقت کان رکھتے ہیں تیری طرف۔ (ترجمہ محمود الحسن) ارشادر باتی ہے: اذ يقول الظلمون ان تتبعون الارجلا مسحورا. ترجمہ:جب کہ کہتے ہیں بیہ بے انصاف کہ جس کے کہے پرتم چلتے ہودہ نہیں ہے مگر ایک مردحاد د کامارا۔

اسی طرح ارشاد باری تعالی ہے۔ انظر كيف ضربوا لك الامثال. ترجمہ: دیکھ لے کیے جماتے ہیں تجھ پرمثلیں۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ولقد فضلنا بعض النبيين على بعض واتينا داؤد زبورا. ترجمه اوربم في الصل كيا ي بعض يغمبرون كو بعض الدرى بم في داؤدكوز بور. ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: واذقلنا لك ان ربك احاط بالناس وما جعلنا الرءيا التي

TIA

ارينك الافتنة للناس. ترجمہ اور جب کہہ دیا ہم نے تجھ کو کہ تیرے رب نے گھیر لیا ہے لوگوں کو اور وہ دکھلا واجو بچھکو دکھلایا ہم نے سوجا نیچنے کولوگوں کے۔ (ترجمہ محمود الحسن) ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ومن اليل فتهجد به نافلة لك عسى ان يبعثك ربك مقاما محمودا. ترجمہ:اور پچھ جا گتا دہ قرآن کے ساتھ بیزیادتی ہے تیرے لئے قریب ہے کہ کھڑا کرئے بچھ کو تیرارب مقام محمود میں۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: قل سبحان ربي هل كنت الابشرا رسولا. ترجمه: تو کهه سبحان الله میں کون ہوں مگرایک آ دمی بھیجاہوا۔ (ترجمہ محمود الحسن) ای طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: قل انما انا بشر مثلكم يوحى الي. ترجمہ: تو کہہ میں بھی ایک آ دمی ہوں جیسے تم حکم آتا ہے محصکو۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے۔ طه . ما انزلنا عليك القرآن لتشقى. ترجمہ: اس واسطے ہیں اتاراہم نے بچھ پر قرآن کہ تو محنت پر پڑے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: واسرو أالنجوي الذين ظلموا هل هذا الابشر مثلكم.

ترجمہ:اور چھپا کرسرگوٹی کی بےانصافوں نے میڈخص کون ہےا یک آدمی ہے تم ہی جيبابه (ترجمه محمودالحن) ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: وما ارسلنا من قبلك من رسول الا نوحي اليه. ترجمہ:اورنہیں بھیجا ہم نے تبچھ سے پہلے کوئی رسول مگر ہم اس کودحی کرتے Ē اس طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: وما جعلنا لبشر من قبلك الخلد ا فائن مت فهم الخلدون. ترجمہ:اور ہیں دیا ہم نے تجھ سے پہلے ہمیشہ کیلئے زند ہ رہ اپنا کسی آ دمی کو پھر کیا اگر تم وصال فرماجا وُتو وہ رہ جا کیں گے۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ولقد استهزي برسل من قبلك. ترجمہ: اور شیصے ہو چکے ہیں رسولوں سے تجھ سے پہلے۔ ای طرت ارشاد باری تعالی ہے: وما ارسلنك الإرحمة للعالمين. ترجمہ: اور بچھکو جو بھیجا ہم نے سومبر پانی کر کے جہان کواد گوں پر۔ (ترجمہ محمود الحسن ) نوٹ: ایں آیت کامناسب ترجمہ بہ ہے۔ ہم نے ہیں بھیجا آپ کو گرتمام جہانوں کے لئے رحمت بنا کر۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے:

114

لاتجعلوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم بعضا. ترجمہ: مت کرلوبلانا رسول کا اپنے اندر برابر اس کے جوبلاتا ہے تم میں ایک د دسر ے کو۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: تبرك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعلمين نذيرا. ترجمہ: بڑی برکت ہے اس کی جس نے اتاری فیصلہ کی کتاب اپنے بندہ پرتا کہ رہے جہان والوں کے لیتے ڈرانے والا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: وقا لوا مال هذا الرسول ياكل الطعام ويمشى في الاسواق. ترجمہ: اور کہنے لگے بید کیسارسول ہے کھا تا ہے کھا نا اور پھرتا ہے بازار'وں ہیں .

ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: وكذالك جعلنا لكل نبى عدوا من المجرمين وكفى بربك هاد يا ونصيرا. ترجمہ:ای طرح رکھے ہیں ہم نے ہرنبی کے لئے دشن گنا ہگاروں میں ہےاور کافی ہے تیرارب راہ دکھلانے کواور مدد کرنے کو۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: وقبال البذيين كبفيروا لولانزل عليه القرآن جملة واحده كذلك لنتبت به فؤ اذك.

171

ترجمہ:ادر کہتے ہیں دہلوگ جومنگر ہیں کیوں نہاتر ااس پرقر آن ساراا یک جگہ ہو کر لیتن اکٹھااس طرح اتارا تا کہ ثابت رکھیں ہم اُس سے تیرادل۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ارايت من اتخذ الهه هوه ا فانت تكون عليه وكيلا. ترجمہ: بھلاد مکھ**تو اس خص کوجس نے پوجنا اختیار کیا اپنی خواہش کا کہیں تو لے سکتا** ہے اس کا ذمہ۔ ای *طرح* ارشاد باری تعالی ہے: الم تر الى ربك. ترجمہ: تونے ہیں دیکھاا پنے رب کو۔ ارشادر بانی ہے: وما ارسلنك الامبشرا و تذيرا.

ترجمہ: اور بچھ کوہم نے بھیجا یہی خوش اور ڈرسنانے کے لئے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: قل ما اسئلكم عليه من أجر . ترجمه: تو کہہ میں نہیں مانگتاتم سے اس بر پچھ مزدوری۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: واتَّه لتنزيل رب العالمين نزل به الرَّوح الامين على قلبك تكون من المنذرين. ترجمہ:اور بیقر آن ہے اُتارا ہوا یروردگار عالم کالے کر اُتر اس کوفرشتہ معتبر تیرے

222

دل پرتو ہوا گرسنادینے والا۔ (ترجمہ محمود الحسن) ایس طرح ارشاد باری تعالی ہے: وانبذر عشيرتكَ الاقربين .واخفض جناحَكَ لِمن اتبعَكَ من الممومنيين فمان عمصوك فقل إنّي بريّ ءٌ مماتعملون.وتوكّل على العزيز الرحيم الذي يراك حين تقوم . و تقلبك في السجدين. ترجمہ:اور ڈرسنا دے اپنے قریب کے رشتہ داروں کواورا پنے باز وینچے رکھ اُن کے داسطے جو تیرے ساتھ ہیں ایمان والے ۔ پھراگر نافر مانی کریں تو کہہ دے کہ میں بیزار ہوں تمہارے کا م سے اور بھروسہ کر اس زبر دست رحم والے پر ۔جو دیکھتا ہے تجھ کو جب تو اُٹھتا ہے اور تیرا چلنا پھرنا نمازیوں میں ۔ انَ ربّک يقضي بينهم بحُکمه. ترجمہ: تیرارب فیصلہ کرئے گا اُن میں اپنی حکومت سے۔ ارشاد باری تعالی ہے: فتو كل على الله إنَّك على الحقّ المبين. ترجمہ: سوتو بھروسہ کراللہ پر بے شک توہے کھلے رستہ پر۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: انَك لا تُسمع الموتي ولاتُسمع الصُّم الدُّعآءَ إذا ولو مدبرين. ترجميه: البيته تونهين سنا سكتا مردون كواورنهين سنا سكتا مبهرون كوا چي يكار جب لونيس ده پنه کيمبرکر -ماانيت بهذب العُمى عن صللتهمُ إنْ تسمع إلَّا من يُومِنُ بايَتِنا فهم

222

مسلمون. ترجمہ: اور ندتو دیکھل سے اندھوں کو جب راہ گمراہ ہو جا کیں تو تو سنا تا ہے اُس کو جو یقین رکھتا ہے ہماری با توں پر سودہ تھم ہردار ہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ انک لا تھدی من احست. ترجمہ: تو راہ پڑییں لاتا جس کو چاہے۔ نو ف : یہاں حضو یو یہ ہے داتی اختیار کی نفی کی گئی ہے نہ کہ عطائی کی ۔ اس کی وضاحت ہم گذشتہ اوراق میں پہلے کر چکے ہیں۔ ای طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: وربک یعلق مایشاء و بحتار.

ارشادر بایی ہے: و ربک يعلم ماتکن صدورهم . ترجمہ: تیرارب جانتا ہے جو چھپ رہاہے اُن کے سینوں میں۔ اس طرح ارشادر باتی ہے: "ان الذي فرض عليك القرآن لرادك الي معاد" ترجمہ: جس نے بھیجا تجھ پرقر آن پھیرلانے والا ہے تجھ کو پہلی جگہ۔ اس طرن ارشاد باری تعالی ہے:

ogspot.com/ وما كنت تىرجوا ان يلقى اليك الكتب الارحمة من ربك فلا تكونن ظهيرا للكفرين. ترجمہ، اور تو نہ تو تع رکھتا تھاا تاری جائے بچھ پر کتاب مگرمہر بانی سے تیرے رب کی سوتومت ہومد دگار کافروں کا۔ ارشادر بانی ہے: ولا يصد نك عن ايت الله بعد اذا نزلت اليك وادع الي ربك ولاتكونن من المشركين . ترجمہ: نہ ہو کہ وہ بچھ کوروک دیں اللہ کے حکموں سے بعد اس کے کہ اتر چکے تیری طرف اوربلاا ۔ پنے رب کی طرف اورمت ہومشر کوں میں ۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: لا تدع مع الله الها اخر. ترجمہ:مت یکاراللہ کے سواد دسرا حاکم۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: وما على الرسول الا البلغ المبين. ترجمہ: رسول کاذ مہتو بس یہی ہے کہ پیغام دینا کھول کر۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: اتل ما اوحى اليك من الكتب واقم الصلوة. ترجمه: تويز ه جواتري تيري طرف كتاب اورقائم ركھنماز۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے:

rra.

وما كنت تتلوا من قبله من كتَّب ولا تخطه بيمينك. ترجمه اورتو پڑھتان تھااس سے پہلے کوئی کتاب اور نہ کھتاتھاا پنے دائیں ہاتھ سے۔ ای طرح ارشادباری تعالی ہے: فاقم وجهك للدين حنيفا. ترجمه: سوتو سید هار که اپنامنه دین پرایک طرف کا ہو کر۔ اسی طرح ارشاد باری تعالی ہے: يا ايها النبي اتق الله ولا تطع الكفرين. ترجمہ: اے نبی ڈرالندے اور کہانہ مان منگروں کا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: وا ذاخذنا من النبيين ميثاقهم و منك و من نوح و ابراهيم و موسى وعيسى ابن مريم واخذنا منهم ميثا قا غليظا. ترجمہ:اور جب لیا ہم نے نبیوں سے اُن کا اقرار اور تجھ سے اور نوح سے اور

ابراہیم سے اورموی سے اورعیسی سے جؤ بیٹا ہے مریم کا اورلیا ان سے گاڑھا اقرار۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنه. ترجمہ بتمہارے لئے جلی تھی شیھنی رسول اللہ کی جال۔ (ترجمہ محمود الحسن) ارشارر بانی ہے: يا ايهاالنبي قل لا زواجك ان كنتن تردن الحيوة الدنيا . ترجمہ: اے نبی کہہ دے اپنی عورتوں کوا گرتم جاہتی ہود نیا کی زندگی۔

ارشادر بانی ہے: يا نساء النبي لستن كاحد من النساء. ترجمہ: اے بی کی عورتوں تم نہیں ہوجیسے ہرکوئی عورتیں۔ (ترجمہ محود الحسن) اسی طرح ارشادر بانی ہے: واطعن الله و رسوله . ترجمہ: اوراطاعت میں رہواللہ کی اوراس کے رسول کی۔ ای طرح ارشادر بانی ہے: وما كان لمؤمن ولامومنة اذا قضي الله و رسوله امر ان يكون لهم الخيرة من امرهم ومن يعص الله و رسوله فقد ضل ضلالا مبينا. ترجمه ادركا منهين شمي ايمان دار مردكا اور نه ايمان دارعورت كاجب كه مقرر کرد ۔ اللہ اور اس کارسول کوئی کام کہ ان کور ہے اختیار اپنے کام کا اور جس نے نافر مانی کی اللہ کی اوراس کے رسول کی سود ہ راہ بھولاصر یکے چوک کر۔

ای طرح ارشادر بانی ہے: و اذ تبقول لبلذي انبعهم الله عليه و انعمت عليه امسك عليك زوجك واتبق المله وتخفى في نفسك ما الله مبديه و تخشى الناس والله احق ان تخشه. ترجمہ:اور جب تم فرمار ہے تھے اس شخص کو جس پر اللہ نے احسان کیا اور تونے احسان کیا کہ روک دے اپنے پاس اپنی جور دکواور ڈرالٹد ہے اور تو چھیا تا تھا اپنے دل میں ایک چیز جس کوالتد کھولہا جا ہتا ہے اور تو ڈرتا تھالوگوں ہے اور التٰدے زیادہ جا ہے ڈرنا تجھ کو۔

ارشادر بانی ہے: فلما قضي زيد منها و طرا زوّجنكها. ترجمہ: پھرجب زیدتمام کر چکے اس عورت سے اپنی غرض ہم نے اس کوتمہارے نکاح میں دے دیا۔ ارشادر بانی ہے: ماكان على النبي من حرج. ترجمه: في الله يريح مضا تقديل-ارشادر بانی ہے: الذين يبلغون رسلت الله و يخشونه ولا يخشون احد الا الله. ترجمہ:وہ لوگ جو پہنچاتے ہیں پیغام اللہ کے اور ڈرتے ہیں اس سے اور کہیں ڈرتے کی سے سوائے اللہ کے۔ اس طرح ارشادر باتی ہے:

ماكان محمد ابا احد من رجالكم ولكن رسول الله و خاتم النبيين. ترجمہ بمح<sup>طالی</sup> باپن کہیں کی کاتمہارے مردوں میں سے کین رسول ہے اللہ کا اور مہر ہے۔ بیوں پر۔ ای طرح ارشادر بانی ہے: يا ايها النبي انا ارسلنك شاهدا و مبشرا ونذير اودا عيا الي الله باذنه و سر اجا منير ا. ترجمه، اے نبی ہم نے تجھ کو بھیجا بتانے والا اورخو تخبری سنانے والا اور ڈرانے والا

۲۲۸

اور بلانے والا اللہ کی طرف اس کے عکم سے ادر چیکتا ہوا چراغ۔ ارشادر بانی ب: وبشّرالمؤمنين. ترجمیہ:اورخوشخبری سناد ہےایمان دالوں کو۔ ای طرح فرمایا: ولا تطع الكفرين والمنافقين و دع اذاهم و توكل على الله . ترجمیہ: اور کہا مت مان منگروں کا اور دغابازوں کا اور حیصوڑ دے اُن کا ستانا اور بجروسة كرالتديريه ارشادر باتی ہے: يا ايهاالنبي ان احللنا لك ازواجك . ترجمہ: اے نبی ایک ہے ہم نے حلال رکھی تجھ کو تیری عورتیں۔ ارشادر بانی ہے:

وامرءة مومنة ان وهبت نفسها للنبي ان ارادالنبي ان يستنكحها خالصة لك . ترجمہ: جوعورت ہوسلمان اگر بخش دے اپنی جان نبی کو اگر نبی جا ہے کہ اس کو نکاح میں لائے بیاض ہے تیرے گئے۔ ارشادر بائی ہے: تىرجىي من تشبآ منهن و تۇوى اليك من تشاء ومن ابتغيت ممن عزلت فلا جناح عليك.

rrg .

ترجمہ: پیچھےرکھے توجس کو جاہے ان میں اور جگہ دے اپنے پاس جس کو جاہے اورجس کوجی جاہے تیراان میں ہے جس کو کنارے کردیا تھا تو کچھ گناہ ہیں تجھ کو۔ اس طرح ارشادر بانی ہے: لا يسحسل لك النسباء من بعد ولا ان تبدل بهن من ازواج و لواعجبك حسنهن . ترجمہ: حلال نہیں بچھ کوعورتیں اس کے بعد اور نہ ہی بید کہ اُن کے بدلے کرے اور عورتیں اگر چہ خوش لگے تجھ کواُن کی صورت ۔ ارشادر بانی ہے: يا ايها الذين امنوا لا تدخلوا بيوت النبي الا ان يوذن لكم . ترجمہ:اےایمان دالوں مت جاؤنی کے گھروں میں مگر جوتم کو حکم ہو۔ ارشادر بانی ہے: ان ذالكم كان يؤذى النبي .

ترجمه، اس بات سےتمہاری تکلیف تھی نبی کو۔ ای طرح ارشادر بانی ہے: وما كان لكم ان تؤذوا رسول الله ولا ان تنكحوا ازواجه من بعده

ترجمہ بتم کوہیں پہنچا کہ تکلیف دواللہ کے رسول کوادر نہ میہ کہہ نکاح کرواس کی عورتوں ہے اس کے پیچھے بھی۔ ارشادر بانی ہے:

ابدا.

114

ان الـلّـه و ملئكته يصلون على النبي يا ايها الذين امنوا صلوا عليه و سلموا تسليما. ترجمہ: اللہ اور اس کے فریشتے رحمت بھیجتے ہیں رسول پراے ایمان والوں رحمت تجيجواس پراورسلام جيجوسلام کہہ کر۔ (ترجمہ محمود الحن) ای طرح ارشادر بانی ہے: ان الـذيـن يـؤذون الـلّـه ورسـولـه لـعـنهم اللَّه في الدنيا والاخره و اعدلهم عذاباً مهينا. ترجمہ: جولوگ ستاتے ہیں اللہ کواور اس کے رسول کوان کو پھٹکارااللہ نے دنیا میں اور آخرت میں اور تیارر کھاہے اُن کے لئے ذلت کاعذاب۔ ای طرح ارشادر بانی ہے: يا ايهاالنبي قل لا زواجك و بنتك ترجمہ:اے نبی کہہ دے اپنی بیویوں کواور صاحبز ادیوں کو۔

اس طرح ارشادر بانی ہے: النبي اولى بالمؤمنين من انفسهم و ازواجه امهتهم . تر جمہ: نبی سے لگا دُ ہے ایمان والوں کوزیادہ اپنی جان سے اور اس کی عورتیں اُن کی مائیں ہیں۔ ای طرح ارشادر باتی ہے: يس و القرآن الحكيم انك لمن المرسلين. ر جمہ ہم باس کے قرآن کی تو تحقیق ہے بھی ہوؤں میں ہے۔

ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: اليس الله بكاف عبده و يخوفونك قل حسبي الله. ایک اور مقام پر ارشاد خدادندی ہے۔ انما تندر من اتبع الذكر. ترجمہ: تو تو ڈرسنائے اس کوجو چلے تمجھائے پر۔ ايك اور مقام يراللدتعالى ارشادفرما تاب: والذي جاء بالصدق و صدق به. ترجمہ:جولے کرآیا تی بات اور پچ مانا۔ ارشادر بانی ہے: انک میت. ترجمہ: بے شک آپ کوبھی انتقال فرمانا ہے۔

ارشارر بانی ہے:

ای طرح ارشادر بانی ب:

انا انزلنا عليك الكتاب.

اس طرح ارشادر بانی ب:

قبل ما كنت بدعا من الرسل وماادري ما يفعل بي ولا بكم ان اتبع الامايوحي اليّ.

ترجمہ: تو کہہ میں پچھ نیار سول نہیں آیا اور مجھ کو معلوم نہیں کیا ہونا ہے مجھ سے اورتم ے میں اس پر چتما ہوں جو ظلم آتا ہے جھ کو۔

177

و ما انت عليهم بو كيل. اى طرح ارشادر بانى ب: و الذين امنوا و عملوا الصلحت و امنوا بما نزل على محمد. ترجمہ: اور جویقین لائے اور كي بحطحاكا كام اور مانا اس كوجواتر المحقق ي ترجمہ: اور جویقین لائے اور كي بحطحاكا كام اور مانا اس كوجواتر المحقق ي اى طرح ارشادر بانى ب: فاعلم انه لااله الا الله و استغفر لذنبك. ترجمہ: سوتو جان لے كہ كى كى بند گى نہيں سوائے اللہ كے اور معافى ما تك اپ ذ ب كواسط۔ اى طرح ايك اور مقام پر ارشادر بانى ب:

ولو نشآء لا رینکھم فلعر فتھم ہسیمھم و لتبر فنھم فی لحن القول ترجمہ:اگرہم چاہیں تجھ کودکھلا دیں وہ لوگ تو سو پہچان تو چکا ان کو ان کے چہرہ سے اورآ گے پہچان لے گابات کے ڈھب سے۔ (ترجمہ محمود الحن )

ای طرح ارشادر پائی ہے: ان الذين كفروا وصد و اعن سبيل الله و شاقوا الرّسول. ترجمہ: جولوگ منگر ہوئے اور ردکا انھوں نے اللہ کی راہ سے اور مخالف ہو گئے رسول ارشادر بانی ب: يا ايها الذين امنوا اطيعوا الله واطيعوا الرسول. ترجمہ: آے ایمان والوں اطاعت کر والٹد کی اور اس کے رسول کی۔

اس طرح سورة الفتح ميں ارشا درباني ہے : انا فتحنا لك فتحا مبينا ليغفر لك الله ماتقد م من ذنبك وماتا . خرويتم نعمته عليك ويهديك صراطا مستقيما وينصرك الله نصر اعزيز ا. ترجمہ: ہم نے فیصلہ کردیا تیرے داسطے صریح فیصلہ تا کہ معاف کرئے بچھ کوالٹد ہو چکے جو تیرے ذنب آ گے اور چیچھے اور پورا کرد یے تجھ پراپنا احسان اور چلائے تجھ کوسیدھی راہ اور مدد کرتے تیری اللہ زبر دست مدد۔ (ترجمہ محمود الحسن) ارشادر باتی ہے۔ انا ارسلنک شاهدا و مبشرا و نديرا لتؤمنوا بالله و رسوله وتعزروه و توقروه. ترجمہ: ہم نے بچھ کو بھیجا احوال بتلانے والا اور خوشی اور ڈرسنانے والاتا کہتم یقین لا وُاللّٰہ براوراس کے رسول براوراس کی مدد کر داوراس کی عظمت رکھو۔

اللد تعالى مزيدارشادفرما تاب: ان الذين يبايعو نك انما يبايعو ن الله. ترجمہ بتحقیق جولوگ بیعت کرتے ہیں تجھ سے وہ بیعت کرتے ہیں اللہ ہے۔ ارشادر بانی ہے۔ بل ظننتم ان لن ينقلب الرسول والمؤمنون الي اهليهم. ترجمہ بہیںتم نے توخیال کیا تھا کہ پھر کرنہ آئے گارسول ادرمسلمان ایے گھر دالوں کی

۲۳۳

ارشادربانی۔ ومن لم يومن بالله ورسوله فانا اعتدنا للكفرين سعيرا. ترجمہ: جو کوئی یقین نہ لائے اللہ پر اور اس کے رسول پر تو ہم نے تیار کر رکھی ہے منکروں کے واسطے دہلتی آگ ۔ ارشادر بانی ہے: ومن يطع الله ورسوله يد خله جنَّت. ترجمہ، اور جو ظلم مانے اللہ کا اور اس کے رسول کا اس کوداخل کرے گاباغوں میں۔ ارشادر بانی ہے: لقد رضي الله عن المؤمنين اذ يبايعونك تحت الشجرة. ترجمہ بتحقیق اللہ خوش ہواایمان والوں ہے جب بیعت کرنے لگے تجھ ہے درخ**ت کے نیچے**۔ ارشادر بانی ہے:

فانزل الله سكينته على رسوله . ترجمہ: پھرا تارااللہ نے این طرف کا اطمینان اینے رسول پر۔ ای طرح ارشادر بانی ب: لقد صدق الله رسوله الروّيا بالحق" ترجمیہ: اللہ نے بچ دکھلایا اپنے رسول کوخوا بتحقیق ۔ ای طرح ارشادریاتی ہے: هوالذي ارسل رسوله بالهدى .

https://ataunnabi.blogspot.com/ ترجمہ: وہی ہے جس نے بھیجاا پنارسول کوسیدھی راہ پر۔ (ترجمہ تمود الحسن ) اس طرح ارشادر بانی ہے<sup>:</sup> محمد رسول والذين معه اشدآء على الكفار . ترجمہ بحمر رسول ہے اللہ کااور جولوگ اس کے ساتھ ہیں زور آور ہیں کا فروں پر۔ ارشادر باتی ہے: يا ايها الذين امنوا لا تقد موا بين يدى الله ورسوله . ترجمہ: اے ایمان دالوں آ گے نہ بڑھواللہ ہے اور اس کے رسول ہے۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: يا ايها الذين امنوا لا ترفعوا اصوا تكم فوق صوت النبي ولا تجهروا له بالقول. ترجمہ: اے ایمان دالوں بلند نہ کروا پی آ دازیں نبی کی آ داز ہے او پر ادراس سے

نه يولوتزخ كر.

ای طرح ارشاد باری تعالی ب: ان الذين يغضو ن اصواتهم عند رسول الله. ترجمہ: جولوگ دیی آداز ہے بولتے ہیں رسول اللہ کے پاس-ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ان الذين ينا دونك من ورآء الحجرات . ترجمہ: جولوگ پکارتے ہیں تجھ کودیوار کے پیچھے ہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے:

مرود المعم صبروا حتى تخرج اليهم لكان خيرا لهم. ولو انهم صبروا حتى تخرج اليهم لكان خيرا لهم. ترجمه: اگرده صبركرت جب تك تو نكاتان كى طرف تو أن كن مي بهتر بوتار اى طرح ارشاد بارى تعالى ب: ترجمه: اورجان لوكة مي رسول بالله ك ارشادر بانى بي وان تطيعوا الله ورسوله. ترجمه: اورا گرتكم پرچلو گرانله كاوراس كرسول ك. اى طرح ارشاد بارى ب يمنون عليك ان اسلموا قل لا تمنو اعلى اسلامكم.

ترجمہ: بچھ پراحسان کرتے ہیں کہ سلمان ہوئے تو کہہ مجھ پراحسان نہ رکھواپنے

اسلام لانے کا۔

ای طرح ارشاد باری ہے: قال فما خطبكم ايها المرسلون. ترجمہ: بولا ابراہیم پھر کیا مطلب ہےتمہارااے بھیج ہوئے۔ ای طرح ارشادر بانی ہے: كذلك ما اتبي الذين من قبلهم من رسول الاقالوا ساحراو مجنون تر جمہ: ای طرح ان ہے پہلے لوگوں کے پاس جورسول آیا اس کو یہی کہا کہ جادوگر ت یاد یواند-

ای *طرح*ار شادر بانی ہے: ان عذاب ربك لواقع . ترجمہ: بے شک عذاب تیرے رب کا ہو کرر ہے گا۔ ای طرح ارشاد باری ہے: واصبر لحكم ربك فانك باعيننا وسبح بحمد ربك حين تقوم ترجمہ:اورتو تھہرارہ منتظرابے رب کے علم کا تو تو ہماری آنگھوں کے سامنے ہے اور پاکی بیان کراپنے رب کی خوبیاں جس وقت تو اُٹھتا ہے۔ (ترجمہ محمود الحسن) ای طرح ارشاد باری ہے: ومن اليل فسبحه. ترجمہ: اور پچھ بول رات میں اس کی پا کی۔ ارشادر بانی ہے:

ماضل صاحبكم وما غوى وما ينطق عن الهوي. ترجمہ، بہکانہیں تمہارا رفیق اور نہ بے راہ چلا اور نہیں بولتا اپنے نفس کی خواہش اس طرح ارشادر بانی ب علمه شديد القوى. ترجمہ: سکھلایا اس کو بخت قو توں دالے نے۔ ثم دنی فتدلی۔ پ*ھر*نی یاک نزدیک ہوئے اپنے رب کے اورنز دیک ہوئے۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے:

فاوحي الي عبده ما اوحي. ترجمہ: پی حکم بھیجااللہ نے اپنے بندے پر جو بھیجا۔ ارشادر بانی ہے: اقتربت الساعة وانشق القمر. ترجمه: پاس آلگی قیامت اور پچٹ گیاجا ند۔ نوبٹ : جوآ دمی بیآیت کریمہ پڑھے گااس کے دل میں ضرور بیدخیال آئے گا کہ بیآیت کریمہ اس واقعے کی طرف اشارہ ہے جب نبی پاک علیہ السلام نے چاند کو تو ژ دیا تھا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: امنوا باللَّهِ و رسولُه. ترجمہ: یقین لا وُاللّٰہ پراوراس کے رسول پر۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے:

ومالكم لاتؤمنون بالله والرسول يدعوكم ترجمہ: اورتم کو کیا ہوا کہ یقین نہیں لاتے اللہ پررسول بلاتا ہے تم کو۔ ای طرح ارشادر ب العزت ہے : هو الذي ينزل على عبده إيات بينات. ترجمہ: دبی ہے جوا تارتا ہے اپنے بندے پرآیتیں صاف۔ ای طرح ارشادر بانی ہے:

والذين امنوا بالله و رسله ترجمه: جولوگ يقين لات الله پر اور اس كر سولول پر-اس طرح ارشاد بارى ب: لقد ار سلنا رسلنا بالبينت. ترجمه: جم ني بيج اي رسول نشانيال در كر-اى طرح ارشاد يارى ب: وليعلم الله من ينصره و رسله بالغيب. ترجمه: تاكر الله و ين ين و ما لغيب. اى طرح ارشاد بارى ب اى طرح ارشاد بارى ب ولقد ار سلنا نو حاً وَّ ابر اهيم و جعلنا فى ذريتهما النبوة. ترجمه: جم ني بيجانوح كواور ابرا بيم كواور تشرا دى دونول كى اولا ديل ي يغيرى اور

ای طرح ارشاد باری ہے: ثم قفينا على اثارهم برسلنا. ترجمہ: پھر پیچھے بھیجےان کے قدموں پراپنے رسول۔ اس طرح ارشادر بانی ہے: و قفينا بعيسي ابن مريم واتينه الانجيل. ترجمہ: ادر پیچھے بھیجاہم نے عیسیٰ مریم کو بیٹے کواوراس کوہم نے دی انجیل۔ ايك اور مقام اللدرب العزت ارشادفر ما تاب:

10.

يا ايهاالذين امنوا اتقواالله وامنوا برسوله. ترجمه ابايان والواذرية روالتدسي اوريقين لاؤاس كرسول ير اس طرح ارشاد باری ہے: قد سَمِعَ الله قول التي تجادلكِ في زوجها وتشتكي الي الله والله يسمع تحاور كما. ترجمہٰ بن لی اللہ نے بات اس عورت کی جو جھکڑتی تھی تجھ سے اسپنے خاوند کے بارے میں اور شکایت کرتی تھی اللہ کی طرف اور اللہ سنتا تھا سوال وجواب تم دونوں کا۔ ایک اور مقام پرازشاد باری ہے: ذٰلِک لتؤمنوا بالله ورسولِه. ترجمہ: بیتکم اس داسطے کہ تابعد ارہوجا وُاللّٰہ کے اور اس کے رسول کے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ان الذين يحادون اللُّه و رسوله كبتوا كما كبت الذين من قبلهم.

ترجمہ: جولوگ مخالفت کرتے ہیں اللہ ادراس کے رسول کی وہ خوار ہوئے جیسا کہ خوارہوئے دہلوگ جوان سے پہلے تھے۔ ای طرح ارشاد باری ہے: ويتناجون بالاثم والعدوان و معصيت الرسول. تر جمہ: اور وہ سرگوٹی کرتے ہیں آپس میں گناہ کی اور زیادتی کی اور رسول کی نافرمانی کی۔ ای طرح ارشاد باری ہے:

واذجَآ وك حيوكَ بما لم يحييك بِهِ الله. ترجمہ :جب آئیں تیرے پاس بچھکودہ دعایں جو دعانہیں دی بچھکوالٹدنے۔ ای طرح ارشاد باری ہے: يا ايها الذين امنوا إذا تناجيتم فلا تَتَناً جَوا بالا ثم وَالْعُدُوَان وَ معصيةِ الرسول. ترجمہ: اے ایمان والو! جبتم کان میں بات کروتو نہ سرگوشی کروگناہ کی اورزیادتی کی اوررسول کی نافر مانی کی۔ ای طرح ارشادر بانی ہے: يا ايها الذين اذا ناجيتم الرسول . ترجمہ: اے ایمان والوجب تم سرگوٹی کرنا جا ہونی پاک ہے۔ ای طرح ارشاد باری ہے:

ان الذين يحادون الله و رسوله أولئِكَ في الأَذَلين . ترجمہ:جولوگ خلاف کرتے ہیں اللہ کا اور اس کے رسول کا دہلوگ ہیں سب سے یے قدرلوگوں میں۔ اس طرح ارشاد باری ، كتب الله لا غلبن أنًا و رسلي . ترجمہ:التٰدلکھ چکا ہے میں غالب ہوں گااور میرے رسول۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: لا تسجيد قوماً يؤمنون بالله واليوم الاخر يو آدون من حآد الله و رسوله

ولو كانو ا آبآء هم أوُ ابناء هم أوُ اخوانهم أوُ عشيُرَ تهم أو لنك كتب في قلوبهم الايمان.

ترجمہ: تونبیں پائے گاکی قوم کو جو یقین رکھتے ہیں اللہ پر اور پیچلے دن پر کہ دوتی کریں ایسوں سے جو مخالف ہوئے اللہ کے اور اس کے رسول کے اگر چہ وہ اپنے باپ ہوں یا اپنے بیٹے یا اپنے بھائی یا اپنے گھرانے کے ان کے دلوں میں اللہ نے لکھ دیا ہے ایمان ۔ اس طرح ارشا دباری ہے: ترجمہ: اور جود ہے تم کو رسول سو لے لوجس سے منع کر نے سوچھوڑ دو۔ اس طرح ارشا دباری ہے: ذلیک بانقہ شاقو اللہ و رسو لَهُ. اس طرح ارشا دباری ہے: ترجمہ: یہ اس لئے کہ دہ مخالف ہو نے اللہ کے اور اس کے رسول سے۔ اس طرح ارشا دباری ہے:

ترجمہ، جو مال کہلوٹا دیا اللہ نے اپنے رسول پران ہے۔ ای طرح ارشادر بانی ہے: ولكن الله يسلط رُسُلَه على من يشآء . ترجمه، الله نلبه ديتا ٻ اين رسولوں کوجس پر جا ہے۔ نوٹ :اس آیت کریمہ سے اساعیل قنتل کی اس بات کا بھی روہو جائے گا جواس نے کہا کہ 'جس کا نام محمد یا علی ہے وہ کسی چیز کا مختار نہیں'' کیونکہ اللہ تعالیٰ فرمار ہے ہیں کہ اللہ

r~~

تعالیٰ غلبہ دیتا ہے اپنے رسولوں کو جس پر چاہے۔ تو اس کا یہ کہنا کہ صراحة قرآن مجید کی اس آیت کی تکذیب ہے اور قرآن مجید کی کسی آیت کی تکذیب کرنا کفر ہے۔ اس طرح ارشادر بانی ہے: ما افاء الله علی رسول من اهل القرای فلِلَٰه وَلِلرسول ما افاء الله علی رسول من اهل القرای فلِلَٰه وَلِلرسول بر جمہ: جواللہ نے مال لوٹا یا اپنے رسول پر بستیوں والوں ہے پس وہ اللہ کے لئے ہز جمہ: جواللہ نے مال لوٹا یا اپنے رسول پر بستیوں والوں ہے پس وہ اللہ کے لئے ہز جمہ: جواللہ نے مال لوٹا یا اپنے رسول پر بستیوں والوں ہے پس وہ اللہ کے لئے ہز جمہ: جواللہ نے مال لوٹا یا اپنے رسول پر بستیوں والوں ہے پس وہ اللہ کے لئے ہوں اللہ و رسولہ اُولئک کہ مُ الصادِ قون بر جمہ: اور مہا جرین مدد کرتے میں اللہ کی اور اس کے رسول کی اور و ہی لوگ

ی۔ ای طرح ارشادر بانی ہے: اَلَمُ تَرَ الى الذين نافقوا.

اس طرح ارشادر باتی ہے: تحسبهم جميعا و قلوبهم شتي . ترجمہ: تو شمچھے دہا کھٹے ہیں اوران کے دل جداجدا ہور ہے ہیں۔ اس طرح ارشادر بانی ہے: لو انزلنا هذا القرآن عَلى جبل لرَايته خاشعاً متصدعا من خشية الله ترجمه، اگر ہم اتارتے قرآن ایک پہاڑیر تو تو دیکھ لیتا کہ وہ پھٹ جاتا دب جاتا التدكي ذريبييه

TPPP

اس طرح ارشاد باری ہے۔ يا ايها النبي اذا جاء كُ المومنت يبايعنك عَلىٰ ان لا يشركن بالله شيئاً و لا يسرقن ولا يزنين ولا يقتلن اولا دهن ولا ياتين ببهتان يفترينَه عين ايديهن و ارجلهن ولا يعصينك في معروف فبايعهن واستغفرلهن الله. ترجمہ:اے نبی جب آئیں تیرے پاس مسلمان عورتیں بیعت کرنے کواس بات ېر که شريک نه ظهرائي الله کاکسي کوادر چورې نه کريں اور بد کارې نه کريں اورا چې اولا د کو نه مار ڈالیں اورطوفان نہ لائیں باند ھرکراپنے ہاتھوں میں اور پا دَں میں اور تیری نافر مانی نہ کریں کسی بھلے کام میں تو ان کو بیعت کر لے اور معافی ما نگ ان کے واسطے اللہ ہے۔ ای طرح ارشادر بانی ہے: وَاذ قبال عيسمي ابن مريم يبني إسرائيل اني رسول الله اليكم مصدقًا لما بين يدى من التوراة و مبشرا برسول ياتي من بعدي اسمه ' أحمد فلما جآء هم بالبينات قالوا هذا سحر مبين.

ترجمہ:ادرجب کہاعیسی مریم کے بیٹے نے اے بنی اسرائیل میں بھیجاہوا آیا ہوں اللّٰہ کا تمہارے پاس یقین کر نیوالا اس پر جو مجھ ہے آگے ہورات اور خوش خبر کی دینے والا ایک رسول کی جوآئے گامیرے بعداس کا نام احمہ پھر جب آیاان کے پاس کھلی نشانیاں لے کر کہنے لگے بیہ جادو ہے صرح۔ (ترجمہ محمود الحن) ای طرح ارشادر بانی ہے: ليقيد جياء كبم رسول من انفسيكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين روف رحيم.

rra.

ترجمہ بتحقق آیا ہے تمہارے پاس رسول تم میں سے بھاری ہے اس پر جوتم کو تلاف پہنچ ریص ہے تمہاری بھلائی کانہایت شفق ہے مہربان ہے۔ ارشادباری ہے: فان تولوا فقل حسبي اللَّه لا اله الاهو عليه توكلت و هو رب العرش العظيم. ترجمہ: پھر بھی اگر منہ پھیریں تو کہہ دے کافی ہے تجھ کوالٹد کسی کی بندگی نہیں اس کے سوااس پر میں نے بھروسہ کیا اور وہی ما لک ہے عرش عظیم کا۔ ارشادر بانی ہے: يريدون ليطفؤا نور الله بافواههم والله متم نوره ولوكره الكفرون. ترجمہ: چاہتے ہیں کہ بجھادیں اللہ کی روشنی اپنے منہ سے اور اللہ کو پوری کرنی ہے این روشن اگر چه برامانیں کافر ۔ د یو بند کے شیخ الاسلام مولوی شبیر احمد عثانی اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے لکھتے ہیں مشیت الہی کے خلاف کوئی کوشش کرنا ایسا ہے جیسے کوئی احمق نور آفتاب کومنہ سے چھونک مارکر بجھانا جاہے یہی حال نبی یاک کے مخالفوں کا ہے اور ان کی کوششوں کا ہے۔ اس طرح ارشادر بانی ب: هوالذي ارسل رسوله بالهدي و دين الحق. ترجمہ:خدادہی ہے جس نے بھیجا اپنا رسول ہدایت کے ساتھ اور سیچ دین کے ما کھ ارشادر بانی ہے:

101

تؤمنون بالله ورسوله و تجاهدون فی سبیل الله. ترجمہ: تم ایمان لا وَالله پر اور اس کے رسول پر اورلز واللہ کی راہ میں۔ ای طرح ارشا دربانی ہے: هو ال دی بعث فی الا میں رسو لا منهم یتلو علیهم ایته ویز کیهم و یعلمهم الکتب و الحکمة . ترجمہ: اللہ وہی ہے جس نے بھیجا ان پڑھوں میں ایک رسول انہی کی جنس میں سے پڑھ کر سنا تا ہے اُن کو اس کی آیتیں اور ان کو پاک کرتا ہے اور سکھا تا ہے اُن کو کتاب اور عقل ندی۔ ای طرح ارشا دربانی ہے:

واذا راو تجارة او لهوا ن انفضوا اليها و تركوك قآ ئِما قل ما عند الله خير من اللهو و من التجاره.

ترجمه: جب دیکھیں سودا بکتایا کوئی تما شامتفرق ہوجا کیں اس کی طرف اور تجھ کو

چھوڑ جا کیں کھڑ اتو کہہ جواللہ کے پاس ہے سوبہتر ہے تما شے سے اور سود اگری ہے۔ ارشادر پائی ہے: اذا جرآء ك السمنيفقون قبالو انشهد انك لرسول الله والله يعلم انک لر سو له. ترجمہ: جب آئیں تیرے پاس منافق کہیں ہم کہتے ہیں تو رسول ہے اللہ کا اللہ جانتاہے کہ تو اس کارسول ہے۔ ارشادر بانی ہے:

واذا رايتهم تعجبك اجسا مهم و ان يقولوا تسمع لقو لهم. ترجمہ: جب تودیکھےان کواچھ گیں ان کے جسم اگر بات کہیں سے توان کی بات۔ ارشادر بانی ہے۔ واذا قيل لهم تعالوا ليستغفرلكم رسول الله لوَوا رء وسهم ورايتهم يصدون وهم مستكبرون. ترجمہ:جب أن كو كہا جائے آؤ معاف كرا دےتم كورسول اللہ تو منكاتے ہيں سراینے اورتو دیکھے کہ وہ رکتے ہیں اورغر ورکرتے ہیں۔ ای طرح ارشاد باری ہے: سو آء عليهم استغفرت لهم ام لم تستغفر لهم لن يغفر اللَّه لهم . ترجمہ: برابر ہےان پرتو معافی جاہے ان کی یا نہ جا ہے ہر گز نہ معاف کرے گا اُن كوالله. (ترجمه محمود الحسن) ای طرح ارشادر بانی ہے:

يقولون لا تنفقوا على من عند رسول الله. ترجمہ: مت خرچ کروان پر جویاس رہتے ہیں رسول اللہ کے۔ ای طرح ارشادر بانی ہے: ولله العزة ولرسوله و للمؤمنين ولكن المنفقين لا يعلمون. ترجمہ: زورتو اللہ کا ہے اور اس کے رسول کا اور ایمان والوں کا کیکن منافق نہیں جائتے۔ ای طرح ارشاد باری ہے:

rra

فامنوا بالله ورسوله والنور الذي انزلنا. ترجمه: سوايمان لا دَالله پراوراس كرسول پراوراس نور پرجوبهم في اتارا ارشادر بانی ہے: وأطيعوا المكه واطيعواالرسول فان توليتم فانما على رسولنا البلغ المبين. ترجمه: اورحكم مانو الله كااورحكم مانورسول كالچرا كرتم منه موژ د توجمار برسول كايمي کام ہے پیچادینا کھول کر۔ ارشادر بانی ہے: يا ايهاالنبي اذا طلقتم النساء. ترجمہ:اے نی جبتم طلاق دوعورتوں کو۔ اس طرح ارشاد بارى تعالى ب: قد انزل الله اليكم ذكرا رسولا يتلوا عليكم ايت الله مبينت ليخرج الذين امنوو عملو الصلحت من الظلمت الي النور. ترجمہ بخقیق اللہ نے اتاری تم پر نفیجت جور سول ہے پڑھ کر سنا تا ہے تم کو اللہ کی آیتیں کھول کر سنانے والی تا کہ نکالے ان لوگوں کو جو یقین لائے اور کئے کہ کام اید هیروں يت اجالے ميں۔ ایک اور مقام برارشادر بانی ب: يا ايهاالنبي لم تحرم ما احل الله لك تبتغي مرضات ازواجك. ترجمہ: آے بی تو کیوں حرام کرتا ہے جو حلال کیا اللہ نے تجھ پر چاہتا ہے تو رضا

منرى اپنى مورتوں كى۔ ارشادر بانى بے: و اذاسر النبى الى بعض از و اجه حديثا فلما نبّات به و اظهر ٥ الله عليه عرف بعضه و اعرض عن بعض فلما نبّاهابه قالت من انباك هذا قال نبّانى العليم الحبير. ترجمہ: جب چھپا كركہى نبى نے اپنى كى عورت ہے ايك بات پھر جب اس نے خبر كر وى اس كى اور اللہ نے جدلا وى نبى كو وہ بات تو جدلائى نبى نے اس ميں سے يحھا در لا وى نجھ پھر جب وہ جدلائى عورت كو بولى تجھ كو كس نے بتلا دى كہا مجھ كو بتلا يا اس خبر والے واقف نے۔ فدان الم الم هو موله و جبريل و صالح المؤ منين و الملائكه بعد ذلك

ترجمه: الله ب اس كار فيق اورجبرا ئيل اور نيك بخت ايمان والے اور فرضتے اس کے پیچھے مدد گار میں۔ ای طرح ارشادر بانی ہے: يوم لايخزي الله النبي والذين امنوا معه. ترجمہ: جس دن کہ اللہ ذلیل نہ کرئے گانبی کوا دران لوگوں کو جو یقین لائے ہیں ای کے ساتھ۔ اس طرح ارشادر بائی ہے:

r۵.

ياايهاالنبي جاهدالكفار والمنفقين واغلظ عليهم . ترجمہ: اے نبی لڑائی کرمنگروں سے اور دغابازوں سے ان پر تختی کر۔ ارشادباری تعالی ہے: ويقولون متى هذا الوعد ان كنتم صدقين قل انما العلم عند الله وانما انا نڏير مبين. ترجمہ: اور کہتے ہیں کب ہوگا یہ وعدہ اگرتم سیح ہوتو کہ خبر تو بے اللہ بی کے پاس اور ميرا كام تويمي ذرسنادينا ہے كھول كر۔ (ترجمة محمود الحسن) قل ارء يتم ان اهلكني الله ومن معي اور حمنا. ترجمیہ: تو کہہ بھلا دیکھوتو اگر ہلاک کردے مجھ کوالتٰدادرمیرے ساتھ والوں کویا اُن یر دخم کرے۔ ارشادر بایی ہے: قل هو الرحمن امنا به.

ترجمہ: تو کہہ وہی رحمان ہے ہم نے اس کو مانا۔ ای طرح ارشادر بانی ہے: قل ارء يتم ان اصبح ماؤكم غورا فمن ياتيكم بمآءٍ معين. ترجمہ: تو کہہ بھلا دیکھوا گر ہوجائے طبح کو یافی تمہارا خٹک پُترکون ہے جو لائے تمہارے پاس پائی ستھرا۔ ارشادر بانی ہے: ماانيت بنعمة ربك بمجنون وان لك لاجرا غير ممنون وانك

لعلى خلق عظيم " ترجمہ: تونہیں ہےاپنے رب کے ضل سے دیوانہ اور تیرے داسطے بدلہ ہے بے انتہااورتو پیداہواہے بڑے طق پر۔ ارشادر بانی ہے: فلاتبطع المكذبين و ذوا لوتدهن فيدهنون ولاتطع كل حلاف مهين ترجمہ: سوتو کہنامت مان حصلانے دالوں کاوہ چاہتے ہیں کسی طرح تو ڈھیلا ہوتو وہ بھی ڈیلے ہوں اور تو کہنامت مان کسی قتمیں کھانے والے بے قدر کا''۔ ارشادر بانی ہے۔ فذرني ومن يكذب بهذا الحديث. ترجمہ: اب چیوڑ دے محطکواوران کو جو جھٹلا کیں اس بات کو۔ اس طرح ارشادر بانی ہے: ام تسئلهم اجرا. ترجمه: كياتومانكتاب أن في تحقق -ارشادر بانی ہے: فاصبر لحكم ربك ولاتكن كصاحب الحوت. ترجمہ: اب تو استقلال ہے راہ دیکھتا رہ اپنے رب کے علم کی اور نہ ہوجیسا موالچھلی والا ۔ ارشادر بانی ہے: وان يكاد المذين كفروا ليزلقونك بابصار هم لمما سمعواالذكر

tst

ł

ويقولون انه لمجنون. ترجمہ: اور منکر تو لگ ہی رہے ہیں کہ پھسلا دیں تجھ کوانی نگاہوں سے جب سنتے ہیں قرآن اور کہتے ہیں وہ تو مجنون ہے۔ اس طرح ارشاد باری ہے: وما أدرك ماالحاقه. ترجمه: اورتوني كياسوجا كياب وه ثابت مو يحض دالى-ای طرح ارشاد باری ہے: فعصوا رسول ربهم . ترجمہ: پھرتکم نہ مانااینے رب کے رسول کا۔ ارشادر بانی ہے: انه لقول رسول كريم . ترجمہ: بیکہاہے ایک پیغام لانے والے سردار کا۔

ارشادر باتی ہے: ولو تبقبول عبلينا بعض الاقاويل لاخدنا منه باليمين تم لقطعنا منه الوتين. ترجمه: اوراگر بنالاتا ہم پرکوئی بات توہم پکڑیتے اس کا دایاں ہاتھ پھرکاٹ ڈالتے ایں کی گردن ۔ ای طرح ارشاد باری ہے: فسبح باشم ربك العظيم.

ror

ترجمہ:اب بول پا کی اپنے رب کے نام کی جو ہے۔ سے بڑا۔ ارشادر بانی ہے: فاصبر صبرا جميلاً. ترجمه: سوتوصبر كراحيمي طرح صبر كرنا -اللہ تعالی نوح کی دعا کی حکایت کرتے ہوئے فرما تاہے۔ رب اغفرلي ولوالدي ولمن دخل بيتي مومنا. ترجمہ:اےرب معاف کر مجھ کواور میرے ماں باپ کواور جومیرے گھر میں آئے ایمان دار۔ ارشادر بانی ہے: قل اوحى التي الله استمع نفر من الحبن . ترجمہ: تو کہہ جھ کو حکم آیا کہ ن گئے کتنے لوگ جنوں کے۔

ارشادر پالی ہے: علم الغيب فلا يظهر على غيبه احد الامن ارتضى من رسول. ترجمه التدتعالي جاننے والا ہے جھید کا سود دہیں خبر دیتاا پنے جھید کی کسی کومگر جو پسند کرایاکسی رسول کو۔ ارشادر بانی ہے: او انَّه لما قام عبد اللَّه يدعوه . ترجمیہ: اور بہ کہ جب کھڑا ہوااللّٰہ کا بندہ کہ اس کو بکارے۔ ای طرح ارشادر بانی ہے:

ror

قل انما ادعوا ربي ولا اشرك به احدا. ترجمہ: تو کہہ میں پکارتا ہوں پس اپنے رب کوادر شریک نہیں کرتا اس کا کسی کو بہ ارشادر باتی ہے: قل اني لا املك لكم ضرا و لا رشدا. ترجمه بتو کهه میرے اختیار میں نہیں تمہارا براادر نہ راہ پرلانا۔ ارشادر بانی ہے: قل اني لن يجيرني من الله احد ولن احد من دونه ملتحدا. ترجمہ: تو کہہ بھرکونہ بچائے گااللہ کے ہاتھ سے کوئی اور نہ یا ؤں گااس کے سوائے کہیں سرک رہنے کی جگہ ۔ ای طرح ارشادر بانی ہے۔ ومن يعص اللَّه و رسوله فان له نار جهنم . ترجمہ: جو ظلم نہ مانے اللہ کا اور اس کے رسول کا تو اس کے لئے ہے آگ

دوزخ کی۔ ای طرح ارشاد باری ہے : قل ان ادرى ا قريب ما توعد ون. ترجمہ: تو کہہ کے میں نہیں جانتا کہ زدیک ہے جس چیز کاتم سے دعدہ ہوا۔ ارشادر بانی ہے: يا ايها المزمل قم الليل الاقليل. ترجمہ: اے کپڑے میں لیٹنے دالے کھڑ ارہ رات کو گرکسی رات میں (ترجمہ محود الحن )

**نو**ٹ : مرادیہ ہے کہ پوری رات عبادت بے شک نہ کرولیکن رات کے کچھ جھے میں عبادت کرو۔ ر ارشادر باتی ہے: او انقص منه قليلا او زدعليه و رتل القرآن ترتيلا. ترجمہ: قیام کروآ دھی رات یا آدھی رات سے کم یا زیادہ اور کھول کھول کر پڑھو قرآن کوصاف۔ ارشادباری تعالی ہے: انا سنلقى عليك قولا ثقيلا . ترجمہ: بے شک ہم ڈالنے دالے میں تجھ پرا کی بات وزن <sup>دار</sup>۔ اس طرح ارشاد باری ہے: ان لک في النهار سبحا طويلا. ترجميه:البيةتم كودن ميں تتغل رہتا ہے۔ ارشاد باری ب: واذكر اسم ربك و تبتل اليه تبتيلا. ترجمہ: اور پڑھے جانام اپنے رب کا اور چھوڑ کر چلا آ اس کی طرف سب سے الگ ہوگر \_ ارشادر بانی ہے: انا ارسابنا اليكم رسولا شاهدا عليكم كما ارسلنا الي فرعون رسولا فعصى فرعون الرسول.

TO Y

ترجمہ، ہم نے بھیجا ہے تمہاری طرف رسول ہتلانے والاتمہاری باتوں کا جیسے بھیجا فرعون کے پاس رسول پھر کہانہ مانا فرعون نے رسول کا۔ ارشاد باری تعالی ہے: ان ربک يعلم انک تقوم ادني من ثلثي اليل و نصفه وثلثه و طائِفة من الذين معك. ترجمہ: بے شک تیرارب جانتا ہے کہ تو اٹھتا ہے نز دیک دو تہائی رات کے اور آدھی ' رات کے اور تہائی رات کے اور کتنے ہی لوگ تیرے ساتھ کے '۔ارشادر بانی ہے۔ يا ايها المدثر قم فانذر و ربك فكبر و ثيابك فطهر والرجز فاهجر و لا تمنن تستكثر ولربك فاصبر. ترجمہ: اے لحاف میں کیٹنے دالے کھڑا ہو پھر ڈر سنا دے ادر اپنے رب کی بڑائی بول ادراپنے کپڑے یاک رکھادر گندگی ہے دوررہ ادرا پیانہ کر کہ احسان کرئے ادر بدلہ بہت چاہے اور اپنے رب سے امیر رکھ۔

ارشاد باری تعالی ہے: والرّسول يدعوكم فيّ اخركم . ترجمہ: اوررسول یکارتا تھاتم کوتمہارے پیچھے ہے۔ چرفرماما: ذلكَ بانَّه كانت تا تيهم رسُلُهُم بالبيَّنات فقالو آ أ بشَر يَهدونُنا. ترجمہ: بیاس کے کہلائے تھے ان کے باس اُن کے رسول نشانیاں پھر کہتے کیا آ دمی ہم کوراہ شمجھا کمیں گے۔

ارشاد بارى تعالى ب: لا تحرّك بِه لسّانك لتعُجَلَ به انّ علينا جَمُعَه و قرانَه. ترجمہ: نہ چلاؤتو اُس کو پڑھنے پرانی زبان تا کہ جلدی اُس کو سکھے لے ۔ وہ تو ہمارے ذمہ ہے اس کوجمع رکھنا تیرے سینہ میں پڑھنا تیری زبان سے پھر جب ہم پڑھے لگیں فرشتہ کی زبانی تو ساتھ رکھاُ س کے پڑھنے گے۔ اس طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: يُسبئلونك عن الساعة ايّان مرسُها.فيم أنُتَ مِن ذكرُها إلى ربَك مُنتههًا ترجمہ: پوچتے ہیں تجھ سے قیامت کے بارے میں کب ہو گا قیام اُس کا تجھ کو کیا کام اُس کے ذکر ہے تیرے رب کی طرف ہے پینچ اُس کی۔ اس طرح ارشاد باری ہے: انَّما انت مُنذِر من يخشُها.

ترجمہ: تو تو ڈرینانے کے داسطے ہے اس کوجوائی ہے ڈرتا ہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: عَبَسَ وتولى أن جَآءَ أُو الأعمى وما يُدربك لَعَلَّه يزكَّى. ترجمہ: تیوری چڑھائی اورمنہ موڑا۔ اس بات ہے کہ آیا اُس کے پاس اندھا۔ تجھ کو کیاخبر که شاید ده سنواتا به ای سورت میں ارشاد باری ہے: امًا من استَغْني فأنُتَ لَه تصدَّى و مَا عليك ألَّا يزَتَّحي وامَّا مَن جآ ءك

t۵Λ

يَسُعٰى و هو يخشٰي فانت عنه تلهِّي. ترجمہ: وہ جو پرداہ ہیں کرتا سوتو اُس کی فکر میں ہے اور بچھ پر پچھالزام ہیں۔ دہ ہیں درست ہوتاادروہ جوآیا تیرے پاس دوڑتااوروہ ڈرتاہے۔سوتو اُس سے تغافل کرتا ہے۔ اسی طرح ارشاد باری تعالی ہے: ومًا هو على الغيب بضنين. ترجمہ:اور نبی پاک علیہ اسلام غیب کی بات بنانے میں بخیل نہیں۔ اس طرح ارشاد باری ہے: وما صاحبُكمُ بمجنون. ترجمه : پیتمہارار فق تچھ دیوا نہیں ۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: وما ادرك مأسجَيُن. ترجمه، بچھکوکیاخبر کیا ہے جین ۔

اس طرح ارشاد ہے: وما ادرك ماً عليُّون. ترجمه، بجھ کو کیا خبر کہ کیا ہے علین ۔ ارشاد باری ہے: هل اتک حديث الجنود. ترجمه: كبا تجھ كونىخى مات كشكروں كى؟ ارشاد باری تعالی ہے:

109 فمَهمل الكفرين أمهلهُم رويدًا. ترجمہ: سوڈھیل دے منگر دں کوڈھیل دے اُن کوتھوڑ ے دنوں ۔ ارشاد باری ہے: هَل أَتكَ حديث الغاشية ترجمه: کچھ پنجی تجھ کوبات اُس چھپالینے والی کی۔ ارشاد باری ہے: سبّح اسمَ رَبِّكِ الاعلى. ترجمہ: یا کی بیان کرانے رب کے نام کی جوسب سے بلند ہے۔ ارشاد بارى تعالى ب: سنُقرئك فَلا تَنسى. ترجمہ:البتہ ہم پڑھا ئیں گے بچھ کو پھرتو نہ بھولےگا۔

ارشاد باری ہے: و نيسَر کَ لِلْيُسُرِ'ی. ترجمہ:اور بہج یہچا ٹی گے بچھکو ہم آسانی تک۔ ارشاد بارى تعالى ہے: فذكر أن نَفعتِ الذّكري . ترجمیہ: سوئوسمجھادے اگر فائدہ کرے تمجھا نا۔ يفرفرماما: فذكر رهدانمآ انت مذكر لست عليهم بمصَيطر.

11+

ترجمہ: سوتو شمجھائے گا۔ تیرا کا متو یہی شمجھا نا ہے۔ تو نہیں ان پر داروغہ۔ ارشاد باری ہے: وجآءَربَك. ترجمہ:اورآئے حکم تیرےرپ کائے ارشاد باری ہے: كَا أُقْسِمُ بِهٰذا البَلَدِ وانت حلَّ بِهذاالبَلَدَ. ترجمه بشم کھا تاہو میں اس شہر کی اور تجھ پر قید نہیں رہے گی اس شہر میں۔ ارشاد باری ہے: ومًا ادرك ماألعَقبةً إ ترجمه: اورتو کیا شمجھے کیا ہے وہ گھانی۔ پھر قرمایا: فقال لهُم رسولُ اللَّهِ.

ترجمہ: پھرکہا اُن کواللہ کے رسول نے۔

ای طرح ارشاد باری تعالی ہے:

والضّحي واليَّل إذا سجى ما ودَعَكَ ربّكَ وما قُلي وللاخِرة خيُر

لَكَ من الاؤلى وَ لسوْفَ يُعْطِيكَ ربُّك فترضي ٱلم يجدكَ يتيماً فَارَى

و وَجدك ضالاً فهدى ﴿ وجدَكَ عاآئِلا فأَعْنى فامَّاليُّتيم فلا تقهر وامَّا

السَّائِلُ فلا تنهر وامَّا بنعمةٍ ربك فحدَّث.

ترجمہ بقتم دھوپ کے چڑھتے وقت کی اور رات کی جب تچھا جائے۔ نہ رخصت کر

دیا تجھ کو تیرے رب نے اور نہ بیز ارہوااور البتہ بچھلی بہتر ہے تجھ کو پہلی سے اور آگے دے گا تجھ کو تیرارب پھرتو راضی ہوگا۔ بھلانہیں پایا تجھ کو میٹیم پھرجگہ دی اور پایا تجھ کومحبت میں خو درفتہ پھر راه تمجهائی اور پایا تجھ کومفلس پھرخنی کردیا۔سوجو میتم ہواُس کومت دیااور جو مانگرا ہواُس کومت جھڑک اور جواحسان ہے تیرےرب کا سوبیان کر۔ (ترجمہ محمود الحسن) ارشادر بانی ہے۔ الم نشرح لک صدرک و وضعناعنک وزرک الذي انقض ظهرك و رفعنا لك ذكرك. ترجمہ: کیا ہم نے نہیں کھول دیا تیرا سینہ اور اتار رکھا ہم نے تجھ پر سے بوجھ تیرا جس نے جھکادی تھی پیٹھ تیری اور بلند کردیا ہم نے ذکر تیرا۔ اس طرح ارشاد باری ہے: فاذا فرغت فانصب والي ربك فارغب. ترجمہ: جب تو فارغ ہوتو محنت کراورا یے رب کی طرف دل لگا۔

اس طرح ایک اور مقام برارشا درب العزت ہے: اقرا باسم ربك الذي خلق. ترجمہ: پڑھاپنے رب کے نام سے جوسب کا بنانے والا ہے۔ اس طرح ارشاد باری ہے: اقرا و ربك الاكرم. ترجمه: اوريژه تيرارب بر اكريم ب اس طرح ارشاد باري تعالى ب:

272

ارءيت الذي ينهى عبدا اذا صلى. ترجمہ: تونے دیکھااس کوجونع کرتا ہے ایک بندہ کوجب وہ نماز پڑھے۔ ای طرح ارشاد باری ہے: ارءيت ان كان على الهدى. ترجمه: بھلاد كھتوا گرہوتا نيك راہ ير۔ ارشادر بانی ہے: ارء يت ان كذب و تولى. ترجميه: بهلاتوا گرجشلا يا اورمنه موژا به ارشادر بانی ہے: كلا لاتطعه واسجدواقترب. ترجمه: کوئی نہیں من کہامان اس کااور سجدہ کراورنز دیک ہو۔ (ترجمہ محمودالحسن)

ارشادر باتی ہے: وما ادرك ما ليلة القدر . ترجمہ: اور تونے کیا شمجھا ہے کہ کیا ہے شب قدر۔ ارشادر بانی ہے: رسول من الله يتلوا صحفا مطهره. ترجمه: ایک رسول الله کا پر هتا ہوا درق پاک۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ب: الم تركيف فعل ربك باصحب الفيل.

ترجمہ: کیاتونے ندد یکھا کیا کیا تیرے رب نے ہاتھی والوں کے ساتھ۔ ای طرح ارشا دباری ہے: و ما ادر ک ما الحطمة. ترجمہ: اورتونے کیا تمجھا کون ہے وہ رونے والی۔ ای طرح ارشا دباری ہے: ترجمہ: تونے دیکھا اس کو جو جنلا تا ہے انصاف ہونے کو۔ ای طرح ارشا دباری ہے: ان اعطینک الکو ٹر فصل لربک و انحر ان شائنگ ہو الا بتر ان اعطینک الکو ٹر فصل لربک و انحر ان شائنگ ہو الا بتر بتک جو دشمن ہے تیراوہی رہ گیا ہے چھا کو ہو۔

ای طرح ارشاد باری ہے:

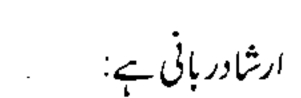
Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ولا انتم عابدون مااعبد ولا انا عابد ما عبدتم ولا انتم عبدون ما

ترجمہ: میں نہیں پوجتاجس کوتم پو جتے ہو۔

لا اعبد ما تعبدون.

ارشادر بانی ہے:



ترجميه: تو کہداےمنگرو!۔

قل يايها الكفرون.

ተጓሮ

اعبد لکم دينکم ولي دين. ترجمه: ادرنة موجوجس كومين يوجون ادرنه محصكو يوجنا ب- اس كاجس كوتم في يوجا اورنه تم کو یوجنااس کا جس کومیں پوجوں تم کوتمہاری راہ مجھ کومیری راہ۔ ارشادر بانی ہے: و رايت الناس يدخلون في دين الله افواجا. ترجمہ: اورتو دیکھےلوگوں کوداخل ہوتے ہیں دین میں غول کے غول۔ ارشادر بانی ہے: فسبح بحمد ربک و استغفرہ . ترجمہ: اورتو یا کی بول اینے رب کی اور گناہ بخشوااس ہے۔ ( گناہ سے مرادخلاف اولی ہے) ای طرح ارشاد باری ہے: قل هوا الله احد

ترجمه: تو كہه دہ اللہ ايک ہے۔

ای طرح ارشاد باری ہے:

- قل اعوذ برب الفلق.
- ترجمہ: تو کہہ میں پناہ میں آیاضج کےرپ کی۔
  - ای طرح ارشاد باری ہے:
  - قل أعوذ برب الناس.
- ترجمہ ! تو کہہ میں پناہ میں آیالوگوں کےرب کی۔

نو ہے :اس طرح سینکڑ دں آیات جولفظ قل سے شروع ہوتی ہیں تو جو آ دمی نماز میں ان آیات کی تلادیت کر بے گانو ضروراس کا خیال نبی پاک علیقیہ کی طرف جائے گا۔ اس طرح ارشاد باری ہے: واذكر في الكتب ابراهيم انه كان صديقا نبيا. ترجمه: اورذ كركركتاب ابرا بيم كاب شك وه سچانبي تھا۔ ارشادباری ہے: واذكر في الكتب موسى انه كان مخلصاً وكان رسولا نبيا. ترجمہ: اور ذکر کر کتاب میں موٹی کے بے شک وہ تھا چنا ہوااور تھارسول نبی ای طرح ارشاد باری ہے: واذكر في الكتب اسماعيل انه كان صادق الوعد وكان رسولا نبيا ترجمه: اورذ كركركتاب ميں اساعيل كاوہ دعدہ ميں سچا اور تھارسول نبی۔

ارشاد باریے: واذكر في الكتب ادريس انه كان صديقا نبيا. ترجمه: اورذ كركركتاب ميں ادريس كاوہ تھا ہےا نبی۔ اب ظاہر بات ہے جوآ دمی ان آیات کریمہ کو پڑھے گا اس کے دل میں نبی یاک تلایت کا خیال بھی آئے گااور جن انبیاء کا ذکران آیات میں کیا گیا ہے ان کا خیال بھی آئے گا اب ظاہر بات ہے جب انبیاء کا خیال آئے گا تو تعظیم کے ساتھ بی آئے گا۔اور اساعیل دہلوی کہتا ہے کہ جب کسی نبی کا خیال تعظیم کے ساتھ آئے گا تو نمازی مشرک ہوجائے گا تو گویا اس نے قرآن مجید کی ان تمام آیات کی تکذیب کی۔

277

نوٹ : ہم نے جو آیات ذکر کی میں یہ ہم نے بطور نموند مشتِ از خردار نے ذکر کی ہیں ور نے قر آن مجید کے اندر سینکڑ وں آیات اور بھی ہیں جہاں اندیا ، کرام اور اولیا ، کرام کا ذکر کیا گیا ہے ۔ لیکن بم نے اختصار کی خاطران کو ذکر نہیں کیا۔ باذوق حضرات جو قر آن مجید کے تر اہم کا مطالعہ کرنے کا شوق رکھتے ہیں خودان آیات کر بمہ کا مطالعہ کر سکتے ہیں ۔ **اسماعیل دیلو کی کا نہی پاک کو جھوٹا قر ار دیپا** مولوی اسماعیل دہلوی نے تقویۃ الایمان میں لکھا ہے کہ استخارہ سکھانے والے تر وی میں ( معاذ اللہ ) حال نکہ بخار کی شریف اور دیگر کتب احادیث میں حضرت جاہر سینے تر جمہ: کہ نبی پاک میں استخارہ کی تعلیم ایے دیت ہیں حضرت جاہر سینے تر جمہ: کہ نبی پاک میں استخارہ کی تعلیم ایے دیت ہے جسے قر آن مجید کی

ے ثابت ہے اور سرکار نے خوداس کی تعلیم دی ہے اس چیز کو جھوٹ قرار دے دیا اور نبی پاک منالینہ عاضی کونعوذ باللہ جھوٹا قرار دیا۔ کیونکہ جب اس نے بیرکہا کہ استخارہ سکھانے والے جھوٹے میں تو استخارہ تو سرکا ہوئی بنے خود سکھایا تو گویا اس نے نبی یاک کو جھوٹا کہا تو یہ کتنا بڑا جرم ے۔ اللّٰہ رب العزت ایسے ظالموں کو تباہ برباد کرے اور ہرمسلمان کوان سے امن میں رکھے اساعيل دہلوی کاانبیاءاوراولیاءکرام کو چمارے ذلیل کہنا ا ساعیل دہلوی نے تقویۃ الایمان میں لکھا ہے کہ ہر مخلوق بڑی ہو یا چھوٹی اللہ کی

شان کے آگے چمار سے بھی ذلیل ہے۔اس عبارت پرہم مفصل تبسرہ اس کتاب کے پہلے حصے میں کر چکے ہیں بعض چیز وں کی ہم ذرامزید وضاحت پیش کرنا چاہتے ہیں۔ وہابی حضرات اس عبارت کی تاویل کرتے ہوئے کہتے ہیں کہا*س آیت میں ذ*لیل ے مراد کمزوروالامعنی ہے۔ جس طرح ارشاد باری ہے: ولقد نصركم الله ببدر وانتم إذلة. ترجمہ: اورتمہاری مدد کر چکا ہے اللہ بدر کی لڑائی میں اورتم کمزور تھے۔ لیکن وہابی حضرات قرآن مجید کی ان آیات پرغورنہیں کرتے جہاں ذلت کا لفظ حقارت کے معنیٰ میں استعال ہوا ہے۔مثلاً ارشاد باری ہے: وضربت عليهم الذلة والمسكنة . ترجمه: اور دالی گنی ان پرذلت اور محمود الحسن ) اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ضربت عليهم الذلة اين ما ثقفوا.

ترجمه، مارې گڼي ان پر ذلت جهال د کیھے جا کیں۔ اس طرح ارشاد باری ہے: وتعز من تشآء و تذل من تشآء. ترجمہ: اور عزت دے دیے جس کوجا ہے اور ذلیل کرے جس کوجا ہے۔ (ترجم محمودالحين) اب دہابی حضرات سے سوال ہیہ ہے کہ وہ انبیاء کے تعزمن تشاء کا مصداق سمجھتے ہیں یا تذل من تشآء کامصداق کمجھتے ہیں۔

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ان الذين اتخد واالعجل سينالهم غضب من ربهم و ذلة. ترجمہ: البتہ جنہوں نے بچھڑ ے کو معبود بنالیا ان کو پنچے گاغضب اُن کے رب کا اور ذلت۔ (ترجمہ محمودالحسن) ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ولا يرهق وجوههم قتر ولا ذلة. ترجمہ: نہ چڑھے گان کے منہ پر سیابی اور نہ ہی رسوائی۔ (ترجمہ محمود الحن) ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: والذين كسبوا السيّات جزآء سيَّة بمثلها و ترهقهم ذلة . ۔ 'ترجمہ:اورجنہوں نے کمائی برائیاں بدلہ ملے برائی کا اس کے برابراور ڈھانپ لے گی ان کی رسوائی۔ (ترجمہ محمود الحسن) ای طرح ارشاد باری تعالی ہے:

خاشعة ابصارهم ترهقهم ذلة . ترجمہ جھکی ہوں گی اُن کی آنکھیں چڑھی آتی ہوگی اِن پر ذلت ۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: يقولون لئن رجعنا الي المدينة ليخرجن الاعز منها الاذل. ترجمہ: منافقوں نے کہااگرہم مدینہ کو چلے گئے تو عزت والے وہاں سے ذکیل لوگوں کو نکال دیں گے۔ (ترجمہ محمود الحسن) مولوی شبیر احمد عثانی اس کے حاشیہ میں لکھتے ہیں۔ کہ روایات میں ہے کہ عبداللہ بن

2.44

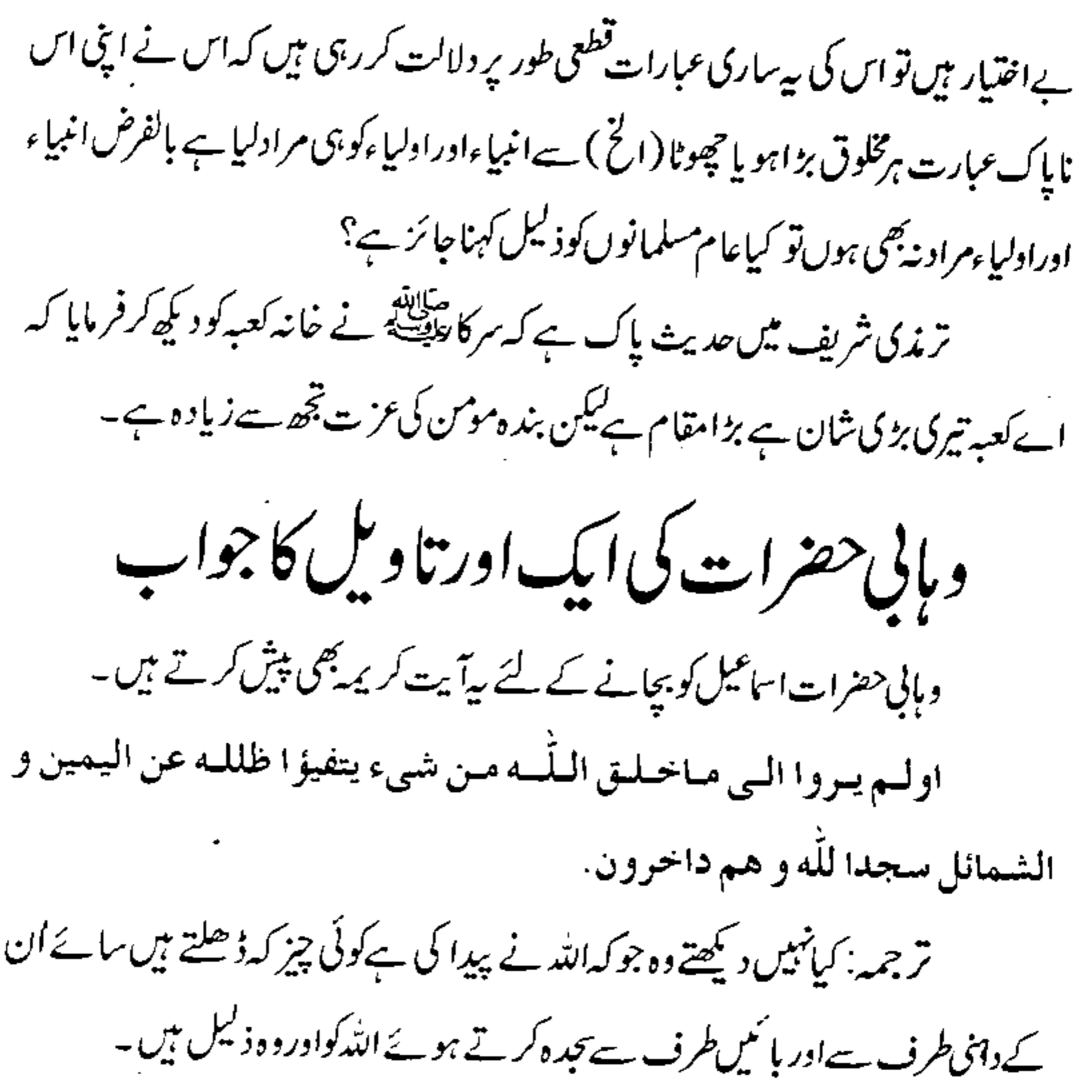
ابی کے وہ الفاظ کے کہ عزت والا ذلیل کو نکال دے گا جب اس کے بیٹے <sup>ح</sup>ضرت عبداللّٰہ <sup>ب</sup>ن عبداللہ کو پہنچے جو خلص مسلمان تھے توباپ کے سامنے تلوار لے کر کھڑے ہو گئے بولے جب تک اقرار نہ کرے گا کہ رسول اللہ عزت والے ہیں اور تو ذلیل ہے زندہ نہ چھوڑ دں گا اور نہ مدینہ میں گھنے دوں گا۔ آخر اقرار کرا کرچھوڑا۔ تو دیوبند کے تیخ الاسلام کی اس تنسیر سے ثابت ہو گیا کہ انبیاء کوذلیل کہنا منافقوں کا طریقہ ہے۔اور ہی بھی ثابت ہو گیا کہ ذلیل کا لفظ عام طور پرحقیر کے معنی میں استعال ہوتا ہے جس طرح رئیس المنافقین نے صحابہ کرام اور نبی پاک صلاح علیہ کے لئے استعال کیا تو اس معنی میں استعال کیا۔ نوٹ بشیر احمد عثانی نے جوردایت نقل کی ہے یہ بخاری شریف کے اندر موجود ہے۔ ای طرح ارشادباری تعالی ہے: ان الذين يحآ دون الله ورسوله او لَئك في الاذلين. ترجمہ: جو لوگ خلاف کرتے ہیں اللہ کا اور اس کے رسولﷺ کا وہ لوگ ہیں سب ہے بے قد رلوگوں میں یہ 👘 ( تر جمہ محمو دالحسن )

وہابی حضرات اس عبارت کی دوسری تاویل بیے کرتے میں کہ یہ جوعبارت ہے کہ ہر مخلوق بزاہو یا چھوٹا اللہ کی شان کے آگے چمار سے بھی ذلیل ہے اس عبارت عموم ہے نبی پاک خارج ہیں کیکن اُن کے قطب عالم رشید احمد گنگو بی فتاوی رشید بیہ میں فرماتے ہیں کہ نبی پاک بھی اس عبارت کے عموم میں داخل ہیں۔ اور گنگو بی صاحب اپنے بارے میں ارشاد فرماتے ہیں کہ حق وہی ہے جومیر کی زبان سے نگلتا ہے میں پچھنہیں ہوں مگرنجات موقوف ہے میری اتباع پر ۔تو رشید احمد کی اس عبارت سے ٹابت ہو گیا کہ دہا **ب**ی حضرات کی بیتا ویل باطل ہے۔

12+

فوٹ: کافی عرصہ پہلے اس عبارت پر حضرت شیخ القرآن مولانا سعید احمد اسعد صاحب اور ماسٹرامین صفدرا کا ڑ دی کا مناظر ہ ہوا تو وہ کہنے لگا کہ اگرتم اس عبارت میں مجھے نبی پاک کا نام دکھا دوتو میں بھی لکھ کرد ے دوں گا کہ شاہ اساعیل کا فر ہے۔حالانکہ اگر اس نے فآوى رشيديه پڑھاہوتا تو ایسا جاہلا نہ مطالبہ نہ کرتا نیز اگر بید کہا جائے کہ ہر ماسٹر چھوٹا ہو یا بڑا دیو بندی مولوی چھوٹا ہویا بڑاوہ اللّٰہ کے شان کے آگے چہار سے بھی ذکیل ہے چھر یہاں نام تو کسی مولوی اور ماسٹر کانہیں لیا گیا تو کیا اس میں دیو بندی مولوی اور ماسٹر کی تو ہیں نہیں ؟ اگر نہیں ہے تو پھر بیر عبارت دیو بندی لکھ کر چھا پیں اورا پی مساجداور مدارس کے باہر جلی سرخیوں کے ساتھ اس عبارت کو کھیں تا کہ بقول ان کے تو حید کا پر چم سربلند ہوجائے۔ دوسری گزارش ہیہ ہے کہ باالفرض اس عبارت میں نبی پاک نہ بھی مراد ہوں تو کیا باقی اولیا ءاورا نبیا ، کو چمار ہے ذکیل کہنا جائز ہے کیا باقی انبیاءاولیاء کی شقیص کرنا گفرنہیں ہے اگر و ہابی <sup>ح</sup>ضرات بیہ ارشاد فر مائیں کہ یہاں انبیاءاد لیاءسب مستشنی ہیں تو پھر بڑ<mark>ی مخلوق س</mark>ے کون مراد ہے کیونکہ اساعیل دہلوی خود ای کتاب میں دضاحت کرتا ہے کہانبیاءاولیاء جتے

اللہ کے مقرب بندے ہیں وہ سب انسان ہیں اور بندے عاجز مگر اللہ نے اُن کو بڑائی دمی تو اس عبارت سے ثابت ہو گیا کہ دہ ہزی مخلوق سے مرادانبیاءاورادلیاء لے رہا ہے نیز اس نے فسل قائم کی ہے کہ انبیاءادر ادلیاء کو مشکل میں پکارنا شرک ہے۔ادر مید بھی لکھا ہے کہ جولوگ ا گلے ہزرگوں کو دور ہے پکارتے ہیں وہ مشرک ہیں نیز ریجھی لکھا ہے کہ جس کا نام محمد یا علی وہ سمی چیز کا مختار نہیں ای طرح کہا سب انبیاءاورادلیاءاس کے روبر دفر رہ ناچیز ہے بھی کمتر ہیں اور بیا بھی کہا نعوذ باللہ کہ اللہ جیسے زبر دست کے ہوتے ہوئے ایسے عاجز لوگوں کو پکارنا ہے انصافی ہے کیونکہ بیلوگ ناکارہ ہیں اور بیکھی کہا کہ بت اورانبیاءسارے بکسال عاجز ہیں اور



وہابی حضرات کا استدلال لے بیہ ہے کہ یہاں اللہ تعالیٰ نے تمام سجدہ کرنے والی مخلوق کو جوبھی ہوسب کو ذلیل قرار دیا ہے تو اگر مولوی اساعیل دہلوی نے کہہ دیا تو کیا حرج ہے۔ بی جواباً گزارش ہے کہ اگر اس استدال کو مان لیا جائے تو قرآن مجید میں تعارض لازم آتا ہے حالانکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ایکیاس استدلال کی رو سےتمام وہابی حضرات کے بارے میں سیکہا جا سکتا ہے کہ ہروہابی حیصونا ہویا بڑا اللہ کی شان کے آگے چمار ہے بھی ذلیل ہے ۔اگر کہا جا سکتا ہے تو وہابی حضرات میں عبارت اپنے لئے شائع کریں تا کہ توحید کا پر جم سربلند ہو۔ ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيرا

121

ترجمہ: اگر بیقر آن مجیر ہوتا کسی اور کا سوائے اللہ کے تو ضرور یاتے اس میں بہت تفادت۔ (ترجمہ محمود اکھن) تواب بیر کیسے ہوسکتا ہے کہ ایک جگہ پر اللہ تعالیٰ فرمائے : انَ اكرمكم عند الله اتقكم . ترجمه، بے شکتم میں سے زیادہ عزت والا اللہ کے مزدیک وہ ہے جوزیادہ مق ای طرح فرمایا: وكان عند الله وجيها. ترجمہ: اورمویٰ اللہ کے مزد یک آبر دوالے تھے۔ حضرت عیسیٰ الظیلا کے بارے میں ارشاد باری تعالی ہے:

(حاشبة صفحةً كزشته)

ی کیانیس دیکھتے وہ جو کہ اللہ نے بیدا کی ہے کوئی چیز کہ ذکھتے ہیں سائے ان کی دونی طرف ہے اور با کمیں طرف ہے تجدہ کرتے ہوئے اللہ کو اور دہ عاجز کی میں ہیں۔ (ترجمہ محود الحن) دیو بندیوں کے شیخ الاسلام شہیر احمد مثانی ای آیت کے تفسیر کی حاشیہ میں لکھتے ہیں کہ جب تکو بن طور پر ہر چیز خدا کے سامنے عاجز ، مطبع اور منقاد ہے جن کہ سایہ دار چیز وں کا سایہ ہمی ۔ تو دیو بندیوں کے شیخ البند اور شیخ الاسلام کی عبار توں ہے نابت ، ہوا کہ یہاں ان سایہ دار چیز وں کا سایہ ہمی ۔ تو دیو بندیوں کے شیخ البند اور شیخ الاسلام کی عبار توں ہے وہ الی حضرات یہاں ان سایہ دار چیز وں کو جن کا سایہ دا کیں با کمیں جانب جھکتا ہے ان کو دلیل کہا گیا ہے اور وہ الی حضرات یہاں لفظ داخر دن کو انہیا وادر ادلیا و پر محمول کرتے ہیں ۔ تو می ان ان اللہ تعالیٰ : للّٰہ یہ بسجد ما فی السمون ۔

<u>†∠</u>† وجيها في الدنيا والآخرة. (ترجمة محمودالحسن) ترجمه بعيبى دنيااورآخرت ميس آبر ومند تتص-ای طرح ارشاد باری ہے: و لله العزة و لرسوله و للمؤمنين ولكن المنفقين لا يعلمون. ترجمہ:اورعزت تواللہ کی ہےاوراس کے رسول کی اورایمان والوں کی ہے کیکن منافق نہیں جانتے۔ ای طرح ارشاد باری ہے: ولقد كرمنا بني آدم. ترجمہ: اور ہم نے عزت دی ہے آ دم کی اولا دکو۔ اسی طرح ارشاد فرمایا جولوگ اللہ اور اس کے رسول کے مخالف میں وہی لوگ ذلیل ہیں اور فرمایا کہ یہودیوں پرذلت مسلط کی گنی ہےاور رہی خرمایا کہ کا فرقیامت کے دن ذلیل

اور رسواہوں گے۔تو پھر بیہ کیسے ہوسکتا ہے کہ انک جگہ اللہ تعالٰی ذلت کا فروں کے لئے ٹابت کرنے اور عزت اپنے پیاروں کے لئے ثابت کرے اور دوسری جگہ تما مخلوق کو ذلیل کہہ د یا جائے بشمول انبیاءواولیاء۔ لہذا وہابی حضرات نے جوآیت پیش کی ہے اس آیت سے انبیا ءکرام اور اولیا ءکر ام متنتنیٰ ہیں ورنہ قرآن مجید کی آیات میں باہمی اختلاف لازم آئے گا۔ حالا بنکہ بیطعی طور پر حال ہے اور خود وہابی حضرات بھی اس بات کے بظاہر قائل ہیں۔اور اُن کے شیخ الہند محمود <sup>الح</sup>ن نے آیت کریمہ میں داقع شدہ لفظ داخرون کامعنیٰ عاجز کیا ہے توبیہ بات تو ٹھیک ہے کہ انہیا ، اور ساری مخلوق اور فرشتے اللہ کے نز دیک عاجز کی کرتے ہیں کیکن فرق بیہ ہے کہ دیو بندی

<u>የረ</u> ኖ

حضرات کہتے ہیں کہ دہ ہمارے ہی جیسے عاجز اور بے اختیار ہیں جبکہ ہم پیہ کہتے ہیں کہ دہ اللہ کے خلفاءادرنا ئب ہیں اوراللّٰد کی قدرت کے مظہر ہیں۔ اساعیل دہلوی کانبی یا کے علیہ ہے کو گا ؤں کے چود ہری کے برابر قرار دینا مولوی اساعیل نے تقویۃ الایمان میں لکھا ہے جس طرح گاؤں کا چوہرری اور گاؤں کا زمیندارا پنی قوم کا سردارہوتا ہے اس طرح نبی پاک علیظیم بھی اپنی قوم کے سردار میں حالانکہ اس کا بینظر بیقر آن وحدیث کے صرح خلاف ہے جن ہستیوں کے بارے میں اللہ تعالی فرمائے۔ اني جاعل في الارض خليفه. ترجمہ: میں زمین میں ایناایک نائب بنانے والا ہوں۔ اس طرح فرمایا۔ يا داؤد انا جعلنك خلفية في الارض.

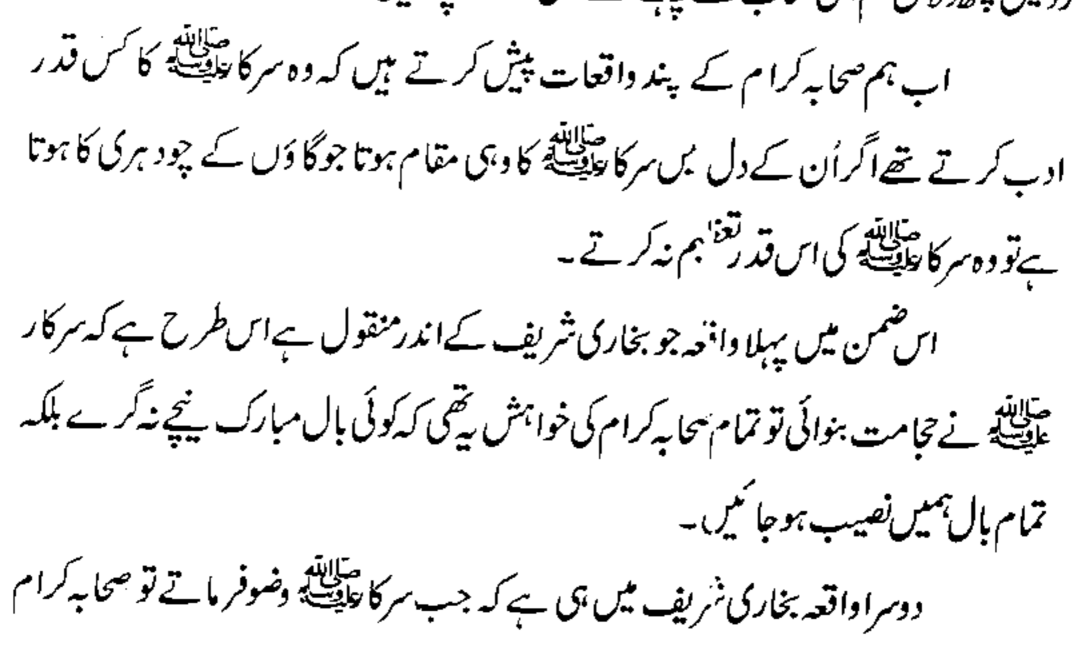
ترجمہ، اے داؤدہم نے تمہیں زمین کا خلیفہ بنادیا. ای طرح اگر نبی یا کے علیہ کی تعظیم گا وَں کے چود ہری جتنی ہوتی تو اللہ تعالٰی *یہ* ارشاد نەفر ماتا: وما كان لكم ان توذوا رسول الله ولا ان تنكحوا ازواجه من بعده ابدا. ترجمه: ادرتم كونبيس پېنچتا كه تكليف د دالله يح رسول كواور نه به كه نكاح كرواس كې عورتوں سے اس کے پیچھے بھی بھی۔ (ترجمہ محمود الحسن) د ہایی حضرات ارشاد فرمائیں کہ کیا گاؤں کے چود ہری کی وفات کے بعد اس کی

بوى ب نكاح كرنا حرام ؟

Click For-More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

- 1

سمجی وہابی حضرات نبی پاک علیظتیہ کو بڑے بھائی کا درجہ دیتے ہیں حالانکہ بڑے بھائی کی دفات کے بعداس کی بیوی سے نکاح کرنا جائز ہے جبکہ نبی پاک کی بیبیوں سے آپ کی دفات کے بعد نکاح کرناحرام ہے۔ کہا قال اللّٰہ تعالى: از واجہ امھتھم. اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ياايها الذين امنوا لا تدخلوا بيوت النبي الا ان يؤذن لكم الي طعام غير نظرين انه. ترجمہ:اےایمان والوںمت جاؤنبی کے گھروں میں مگر جوتم کوحکم ہوکھانے کے واسطے نہ راہ دیکھنے والے اس کے چکنے کی۔ تویہاں اس آیت کریمہ میں اللہ رب العزت نے جو سرکا طلبی کے کا شانہ ءاقد س کاادب بیان فرمایا ہے کیا گاؤں کے چود ہری کے گھر کا بھی کہیں ایسا مقام بیان کیا گیا ہے یا کہیں بیر کہا گیا ہے کہ گاؤں کے چود ہری کواذیت نہ پہنچاؤ تکلیف نہ پہنچاؤ،اس عبارت کے رد میں پچھدلائل ہم ای کتاب کے پہلے جصے میں دے چکے ہیں۔



سرکا توہیں کی اعضا مبارک ہے لگ کرینچ کرنے دالے پانی کے حصول میں اتن کوشش کرتے کہ قریب ہوتا کہ آپس میں لڑپڑیں۔ ای طرح جب سرکا تطبیقی تاک مبارک صاف فرماتے تو آپ کی ناک مبارک کی ریزش کے حصول کی خاطر بھی ایک دوسرے پر سبقت لے جانے کی کوشش کرتے۔(بخاری) ای سلسلہ میں ایک داقعہ حضرت عبداللہ بن مسعود ﷺ سے منقول ہے۔فرمات ہیں کہ میں نے سرکا تعلی<sup>ض</sup> کے ساتھ تفلی نما زیڑھنی شروع کی تو سرکا تعلی<sup>ض</sup> نے کمی سور تیں پڑھنی شروع فرمائیں حتی کہ میں تھک گیااور میں نے براارادہ کرلیا۔ان سے پوچھا گیا کہ آپ نے کیاارادہ فر مایا تھا تو ارشادفر مایا کہ میں بیٹھ جا وَں ۔سرکا ہولیے پی کو کھڑ اچھوڑ دوں ۔ بیچد یٹ بخاری اورمسلم میں ہے۔ وجهاستدلال: اگر حضرت عبداللّہ ابن مسعود ﷺ کے دل میں نبی پاک علیظیم کا اتنا ہی احتر ام ہوتا جتنا گاؤں کے چود ہری کایابڑے بھائی کا ہوتا ہے تو تھک جانے کی دجہ سے بیٹھنے کے ارادہ کو

برا ارادہ نہ فرماتے۔ حالا نکہ ایک آ دمی نفل پڑھ رہا ہوا ور تھک جائے تو اس کے لئے بیٹھ کر پڑھنا بھی جائز ہے۔ لیکن یہاں صحابی رسول ، سرکا تطبیق کی تعظیم کی وجہ سے ایک جائز کام کے اراد کو بھی براارادہ قرارد بے رہے ہیں۔ تو ثابت ہو گیا کہ اس نظر بے کا کہ انہیا ، کی تعظیم بڑے بھائی جتنی یا گاؤں کے چو ہدری جتنی کرنی چا ہے صحابہ کرام کے نظر بے سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ زبانی تو دہابی حضرات وعویٰ کرتے ہیں کہ ہم صحابہ کے نقش قدم پر چلتے ہیں لیکن عملا ان کے نظریات ادر سحابہ کرام کے نظریات کے درمیان زیٹن دآ سان کا فرق ہے۔

مولوی اساعیل دہلوی کی عبارت کاردائم پر فاکی زبان سے حافظ ابن جرعسقلاني رحمة التدعلية فرماتے ہيں: ويحتمل ان يقال على طريق اهل العرفان ان المصلين لما استفتحوا باب الملكوت بالتحيات اذن لهم بالدخول في حريم الحي الذي لا يموت فقرت اعينهم بالمناجات فنبهو على ان ذلك بواسطه نبي الرحمة وبركة متابعة فالتفتوا فاذا الحبيب في حرم الحبيب حاضر فاقبلوا عليه قائلين السلام عليك ايها النبي و رحمة الله و بركاته-علامه عسقلاني فرماتے ہیں اہل عرفان کے طریقہ پر بیچی کہا جاسکتا ہے کہ جب نمازیوں نے التحات کے ساتھ ملکوت کا درواز ہ کھلوایا۔تو انہیں بارگاہ اکہی میں داخل ہونے کی اجازت مل گنی اُن کی آنگھیں فرحت مناجات سے ٹھنڈی ہوتیں۔اُنہیں اس کی تنبیہ کی گئی کہ بارگاہ خدادندی میں جوانہیں شرف باریابی حاصل ہوا ہے۔ سیسب نبی رحمت علیق کی

برکت متابعت کے طیل ہے۔نمازیوں نے اس حقیقت سے باخبر ہوکر بارگاہِ خدادند کی میں جو نظرأ ثقائي تو ديکھا کہ حبیب کے حرم میں حبیب حاضر ہیں تو آپ کی طرف متوجہ ہوئے جبکہ عرض *كرر بے تھے*۔ السلام عليك ايھاالنبي و رحمته اللّه و بركاته (فتبح الباري جلد دوم،عمدة القاري جلد دوم، مواهب اللدنيه جلد دوم،زرقاني شرح موطا جلد اول صفحه 170،سبعايه جلد نمبر 2صفحه 228، تبورالايمان صفحه تمبر 10،فتح السملهم جلد نمبر 2صفحه 143، اوجزاالسمسالك جلد اول صفحه 265، شرح مشكوة المعلامة طيبي جلد 2صفحه 353، التعليق الصبيح جلدا. ل صفحه 398، مدارج النبوة جلد اول ، تيمبرالقاري جلد اول صفحه نمبر 281)

وجهاستدلال: اگر نبی پاک حلیق کی تعظیم گاؤں کے چود ہری جنٹی ہوتی تو عرفا کرام کے یہ ارشادات جوخود دیوبندیوں کے اکابر نے نقل کئے ہیں موجود نہ ہوتے۔ مولوی اساعیل دہلوی کاانبیاءکرام کوبتوں کے برابر عاجزاور بےاختیار قراردینا: مولوى اساعيل دہلوى تقوية الايمان ميں لكھتا ہے كەتمام مخلوق جاہے بت موں يا انبياء ہوں وہ سب يکساں طور پر عاجز اور بے اختيار ہيں۔ مولوی اساعیل دہلوی کی اس ایمان سوزعبارت کارد ازروئے احادیث سیحیح مسلم شریف میں حدیث پاک ہے۔ (ہم اختصار کی دجہ سے صرف حدیث کے

ترجمہ پراکتفا کرتے ہیں) حضرت سلمہ ابن اکوع ﷺ سے مروی ہے کہ ایک آدمی نے سرکار علیہ السلام کے سامنے بائیں ہاتھ سے کھانا کھایا۔سرکارعلیہ ا<sup>ن</sup> ملوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا کہ دائیں ہاتھ ے کھانا کھاؤ۔ وہ کہنے لگا کہ میرا دائیں ہاتھ خراب بے، حالانکہ خراب نہیں تھا ویسے کہہ دیا۔سرکارعلیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا کہ اگر تیرا دائیں ہاتھ خراب، ہے تو خراب ہی رہے گا۔اس کے بعد اس کا دائمی ہاتھ اُس کے منہ کی طرف نہ اُٹھا۔ تواب دیکھنے کہ سرکار علیہ السلوة والسلام کے منہ سے جو بات نکل پوری ہو گنی تو جس ہتی یاک کے منہ سے نکلنے والی

بات اتنااژ رکھتی ہے کہا یک آ دمی کا ہاتھ جو پہلے بیج اور سلامت تھا، سرکار علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کے فرمانے سے شل ہو گیا۔ای لئے ہمارے امام نے فرمایا کہ وہ زبان جس کوسب کن کی تنجی کہیں أس كى نافذ حكومت يدلا كھوں سلام ای ضمن میں ایک او رحدیث پاک ملاحظہ ہو۔ بخاری شریف میں حدیث پاک ہے کہ ایک آ دمی سرکار علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کا کا تب وحی تھا۔ وہ مرتد ہو گیا اور مشرکین کے ساتھ شامل ہو گیا تو سرکا رعلیہ الصلوٰ ۃ والسلام نے فر مایا اس کو زمین قبول نہیں کرے گی۔حضرت انسﷺ فرماتے ہیں کہ مجھے ابوطلحہ ﷺ نے بتلایا کہ میں اُس ز مین پر گیا جہاں وہ مراتھا تو اُس کو باہر ہی پڑا ہوا پایا۔(لیعنی قبر سے باہر ) تو اُنہوں نے لوگوں سے بوچھا کہ کیا دجہ ہے اس کی لاش قبر سے باہر پڑی ہے۔ تو اُنہوں نے کہا کہ ہم نے اسے کئی باردن کیا ہے مگرزمین نے اسے قبول نہیں کیا۔ ای طرح بخاری شریف میں حدیث مبارک ہے کہ کفار نے آپ طلبتہ سے

مطالبہ کیا کہ آپ چاند کوتو ڑیں تو سرکا رعلیہ الصلوٰ ۃ والسلام نے چاند تو ژکر دیکھا دیا۔ تفسیر قرطبی اور فتح الباری میں بھی بید وایت ہے کہ سرکا ریکی نے کا فروں کو فرمایا کہ اگر میں چاند کوروٹ دوں تو ایمان لاؤ گے؟ اس حدیث پاک سے ثابت ہوا کہ کا فربھی سمجھتے تھے۔ کہ اللہ تعالیٰ کا سچا نی اتنا بااختیا رہوتا ہے کہ چا ہے تو اڑھائی لاکھ میل دور جمیکنے والے چاند کا کلیجہ چیر کر رکھ دے۔ گو یا علان یہ کا فربھی اتنی بات جانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے جو بیچ نبی ہوتے ہیں وہ عاجز اور بے اختیا رہیں ہوتے۔ گو یا علمائے دیو بند اُن کا فروں سے بھی گئے گز رے ہو گئے

17

جتنا اُن کو مقام نبوت سمجھ آگیا اتنا اِن کو با وجو د مولوی اور عالم کہلانے کے سمجھ نہ آیا۔ اِس من میں بخاری شریف میں حدیث باک ہے کہ صحابہ کرام نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ! بارش کے لئے دعا فرمائے۔ آپ نے دعا فرمائی تو الطّلے جمعہ تک بارش ہوتی رہی پھر صحابہ کرام نے عرض کیا یارسول اللہ ! ہمارے مکان گررہے ہیں۔دعا شیجے تھم جائے۔ سركار عليه الصلوة والسلام في دعا فرمائي اور ساتھ بادل كواشارہ بھى فرمايا۔ توجد هر سے آپ اشارہ فرماتے بادل اُدھر سے ہٹ جاتا۔ یہاں شارعین بخاری اس حدیث کی شرح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ بادل سرکار علیہ الصلوٰۃ والسلام کے تابع فرمان تتھے۔جدھر آپ تھم فرماتے أدهر بی چلتے بتھے۔(ملاحظہ ہو فتح الباری،ارشادالساری دغیرہ)۔ اِی طرح مسلم شریف میں حدیث پاک ہے کہ سرکار ایجی نے قضائے حاجت فر مانی تھی۔ جب آپ چاہی ہے دودرختوں کو بلوایا تو وہ آپ کے بلوانے پر حاضر ہو گئے۔ بخاری شریف میں حدیث یاک ہے۔موی علیہ الصلوٰۃ والسلام کے پاس ملک الموت حاضرہوئے اوراجازت طلب کئے بغیرروح قبض کرنا جا ہی۔مویٰ علیہ السلام نے اُن

کو تھیٹر مارکران کی آنکھ ذکلال دی۔ دیوبندیوں کے ابن حجرانور شاہ کشمیری اس حدیث کی شرح کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ مویٰ علیہ السلام کے ملحے کی پیرطاقت ہے کہ سمات آسمان تباہ کر دی۔اندازہ لگائے جب بازوئے کلیم کی طاقت کا بی عالم ہے تو سرکار علیہ السلام کی طاقت کا عالم کیاہوگا۔ (فیض الباری جلد نمبر 4 صفحہ 476) بخارى شريف ميں حديث ياك ب كمركار عليه الصلوة والسلام صلوة كسوف برا رب تھے۔ آپ یکا یک آگ بڑھے پھر پیچھے ہے۔ صحابہ کرام نے یو چھایار سول اللہ پہلے آپ آ گے بڑھے پھر پیچھے ہے، اس کی کیا وجہ ہے؟ آ پیکھیلی نے ارشاد فرمایا: میں نے یہاں سے

کھڑے کھڑے جنت کودیکھااور میں نے جنت کے خوشوں کو پکڑلیا۔اگر میں اُس کولے لیتاتم یامت تک اُس کوکھاتے رہتے۔ وجهاستدلال: جس ہتی پاک کے ہاتھ کا بید کمال ہو کہ یہاں زمین پر کھڑے ہو کر ہاتھ بھلائیں تو سات آسانوں کے پارجنت میں پینچ جاتا ہے جس <sup>م</sup>ستی کے ہاتھ کا بیا عجاز ہواُ<sup>س م</sup>ستی پاک کو ہت کے برابر بے اختیار قرار دینا کتنی بڑی ہے دینی اور گستاخی ہے۔ پھراس حدیث سے بیر ثابت ہوا کہ سرکارعلیہ الصلوٰۃ والسلام جنت کے مالک میں ۔اگر آپ مالک نہ ہوتے توغیر کی ملک میں تصرف کر ناظلم کہلاتا ہے۔ اس لیے امام اہلسنت نے فرمایا کہ میں تو مالک بی کہوں گا کہ ہو مالک کے حبیب کہ نہیں ہے محبوب ومحت میں میر اتیر ا مشکو ۃ شریف میں حدیث پاک ہے کہ آ دمی کاکسی کے باغ میں ایک درخت تھا۔ تو وہ آ دمی بعض اوقات بلاوجہ ہی باغ میں داخل ہو جاتا ۔تو اس باغ کے مالک نے سرکار علیہ

الصلوٰة والسلام کی بارگاہ میں عرض کی : یارسول اللّٰہ اس کا تھجور کا درخت میرے باغ میں ہے۔ اوراس نے مجھے تنگ کررکھا ہے۔تو سرکار علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اُس کوارشاد فرمایا کہ تو اپنا درخت مجھے جنت کے درخت کے بدلے ب<sup>یچ</sup> دے۔ وحداستدلال: اس حدیث پاک سے ثابت ہوا۔ کہ سرکار علیہ الصلوٰ ۃ والسلام جنت کے مالک ہیں کیونکہ آپ اگر جنت کے مالک نہ ہوتے تو آپ جنت کے درخت کو بیچ نہ سکتے۔اور بیرحدیث منداحد کے اندر بھی ہے۔ تقیح الرواۃ میں ہے کہ بیصدیث سیجیح ہے۔

1/1

متدرک میں حدیث پاک ہے کہ حضرت عثمان نے نبی پاک علیہ الصلوٰ ۃ والسلام ے دوبار جنت خریدی ۔ اِی حدیث پاک سے بھی ثابت ہوا کہ سرکار علیہ الصلوٰ ۃ واِلسلام جنت کے مالک بیں تبھی تو آپ جنت کونتے رہے ہیں۔ تر مذی شریف میں حدیث ہے کہ میرے چاروز یہ ہیں۔ دوآ سانوں میں دوز مینوں

میں \_زمینوں میں میر \_ دو وزیر ابو بکر ﷺ اور عمر فاروق ﷺ میں اور آسانوں میں میرے دو وزیر جبرائیل الطبی اور میکائیکل الطبی میں یہ تقیح التر وا قاورالجامع الصغیر میں اس حدیث کو تیح قرار دیا گیا ہے۔

نوٹ : جب سرکار علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کے وزیر آسانوں کے اندر بھی میں اور

زمینوں کے اندربھی ہیں تو ثابت ہوا کہ نبی پاک علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کی حکومت آسانوں پر بھی

- ہےادرزمینوں پربھی ہے۔ مولوی اساعیل دہلوی نے نبی پاک یکھی سے عاجز ہونے پردلیل دیتے ہوئے کہا مدینہ سرید
  - کہ بی پاک چناہیں نے حضرت زہراءکوفر مایا کہ میں قیامت کوتمہارے کا منہیں آسکتا ہوں۔ یہ بی پاک علیق نے حضرت زہراءکوفر مایا کہ میں قیامت کوتمہارے کا منہیں آسکتا ہوں۔

اس کے جواب میں ہم عرض کرتے ہیں کہ مولوی اساعیل دہلوی نے جوحدیث عل کی ہے اس کا مطلب سیہ ہے کہ ذاتی طور پر نبی یا ک علیقے اپنے اہل ہیت کو نفع نہیں پہنچا کتے الله تعالى كى عطاكردہ قدرت ہے فائدہ پہنچا کتے ہیں۔ علامہ شامی رسائل ابن عابدین میں اس حدیث کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ بی پاک علیقت اللہ تعالیٰ کے اون سے جب اجنبیوں کو فائدہ پہنچا کمیں گے تو اپنے قرابت داروں کو فائدہ کیوں نہیں پہنچا ئیں گے۔ ای حدیث کے آخر میں جومولوی اساعیل نے تقل کی ہے بیر جملہ بھی ہے کہ میں اللہ



متدرک میں حدیث یاک ہے کہ سرکا تطلیقہ نے ارشاد فرمایا ہر رشتہ داری اور تعلق قیامت کے دن منقطع ہوجائے گا سوائے میری رشتہ داری اور تعلق کے وہ قیامت کے دن بھی كام آئے گا۔ حاکم اور ذہبی نے اس حدیث کو تیج قرار دیا ہے۔اورمسند امام احمہ کے اندر بھی بی<sub>ہ</sub> حدیث موجود ہےاورامام طبرانی نے جم کبیر کے اندراس حدیث کوفل فرمایا۔ اس طرح مندامام احمد کے اندرحدیث یاک ہے سرکا ہوائیے بخے ارشاد فرمایا کہ ان لوگوں کا کیا حال ہے جو گمان کرتے ہیں کہ میری قرابت قیامت کے دن اپنی قوم کو فائدہ نہیں

ra c

پہنچائے گ۔اللہ کی تسم میری رشتہ داری دنیا اور آخرت میں فائدہ پہنچانے والی ہے۔ الفتح الرباني ميں ہے کہ بی**حدیث س**یح ہے۔ جب نبی پاک علیقہ کی شفاعت *سے کروڑ*وں کی بخش ہو گ**و سرکا ہواپنے اپی** صاحبز ادی کوفائدہ کیوں نہیں پہنچا سکتے ۔ شفاعت کے بارے میں چھ حدیثیں ہم نے ای کتاب کے پہلے جھے میں درج کی ہیں اور پچھاس جھے کے گذشتہ اور اق میں ہم لکھ چکے ہیں۔ نیز بیامر قابل غور ہے کہ وہابی <sup>حضر</sup>ات نبی پاک علیظتی کے بارے میں تو کہتے ہیں کہ نبی پاک علیظتہ اور بت عاجز اور بےاختیارہونے میں برابر ہیں کیکن اپنے رشید احمد گنگو ہی کہ نبی پاک علیظتہ اور بت عاجز اور بےاختیارہونے میں برابر ہیں کیکن اپنے رشید احمد گنگو ہی کے بارے میں لکھتے ہیں۔ مردوں کوزندہ کیازندوں کومرنے نہ دیا اس مسیحائی کو دیکھیں ذیری ابن مریم گویا دیو بندیوں کے شخ الہند کہہ رہ ہے کہ حضرت علیکی الظیلا کی صرف میشان تھی کہ آپ مردوں کوزندہ کرتے تھےاور ہمارے گنگوہی صاحب کی شان بیرہے کہ مردوں کو زندہ کرتے ہیں اورزندوں کومرنے نہیں دیتے لیکن پیڈ ہیں چرحضرت خود کیوں مرگئے؟ شاید ز درزیادہ لگ گیا تھاادر کاش مولوی اساعیل دہلوی بیعبارت لکھنے پہلے کہ انبیاء کرام بتوں کی طرح اختیار ہے عاری ہیں قرآن محید ہے آصف بن برخیا کا داقعہ د کمچہ لیتا جب انہوں نے سلیمان الطنی پر کی بارگاہ می*ں عرض کیا کہ* میں جاتا ہوں تخت اٹھا کر لاتا ہوں آپ کی پک جھپنے سے بھی پہلے ۔ توجب سلیمان الظنیلا کی امت کے ولی اپنے بااختیار میں کہ پلکے جھپلے ے پہلے تحت پیش کر سکتے ہیں تو پھر نبی پاک **منالینہ** کا مقام کیا ہو گااور آپ کی قدرت اور

#### Ά۵.

طاقت کاکوئی کیااندازہ کرسکتاہے۔ مو**لوی سرفراز صاحب صفدر فاضل دیوبند صاحب ارشاد فرماتے ہیں ک**یر *حضرت* آصف کی طرف تخت لانے کی نسبت مجازی ہے اصل میں تخت اللہ لایا تھا کیکن جن کے بارے میں جوآیت کریمہ ہے کہ جب سرکش جن نے کہا کہ میں تخت اٹھا کرلاتا ہوں اور آپ کی محفل برخاست ہونے سے پہلے تخت آ کیے قدموں میں ہوگااور میں تخت لانے پر قادر بھی ہوں جیسا کہ نسیر ابوسعود اور دیگر تفاسیر میں اس کی یہی تفسیر کی گئی ہے تو اس کا مطلب توبیہ ہوا کہ اگرجن جلدی تخت سلیمان الظفلا کی بارگاہ میں پیش کرد نے تو مولوی سرفراز کو کوئی تکلیف نہیں ہےاورا گرسلیمان الظیلا کا صحابی تخت پیش کرےاوراللہ کے دلی کی شان طاہر ہوتو مولو ک سرفرازصاحب فرماتے ہیں کہ پینسبت مجازی ہے۔اور مولوی سرفراز صاحب نے بیکھی فرمایا ہے کہ منسرین نے بھی یہی تکھاہے جو میں کہہ رہا ہوں حالانکہ انھوں نے ایک تفسیر کا حوالہ بھی نہیں دیا ہے جس نے یہاں اسناد محازی کا قول کیا ہو۔ہم مولوی صاحب کو چینج کرتے ہیں کہ وہ کم از کم ایک ہی معتبرتفسیر کا حوالہ دے دیں جس میں وہ بات کھی ہوئی ہوجس کا اس نے

د عویٰ کیا ہے اگر نہیں کر سکتا تو پھراس کو جا ہے کہ تو بہ کرلے کیونکہ اس کا وقت ِ مرگ قریب ہے تو کیوں مزید جھوٹ بول کرانے نامہ اعمال کو جو پہلے ہی نیکیوں سے خالی ہے۔مزید سیاہ کرتا ہے نیز مولوی سرفراز صاحب بیا بھی ارشاد فرمائیں اگر سرکش جنوں میں کمال ثابت ہو جائے تمہیں کوئی تکلیف نہیں ہے ادر اگر ادلیاء کر ام کا کوئی کمال ثابت ہونے لگے تو پھر تمہیں کیوں تلايف ہوتی ہے۔ مولوی اشرف علی تھانوی کی کتاب جمال الاولیاء میں ایک بزرگ کے بارے میں لکھا ہوا ہے کہ اُن کی شان ریقی کہ گویا عالم وجود کی چکی ان کے ہاتھ میں تھی جد هر چاہیں

#### r/ 4

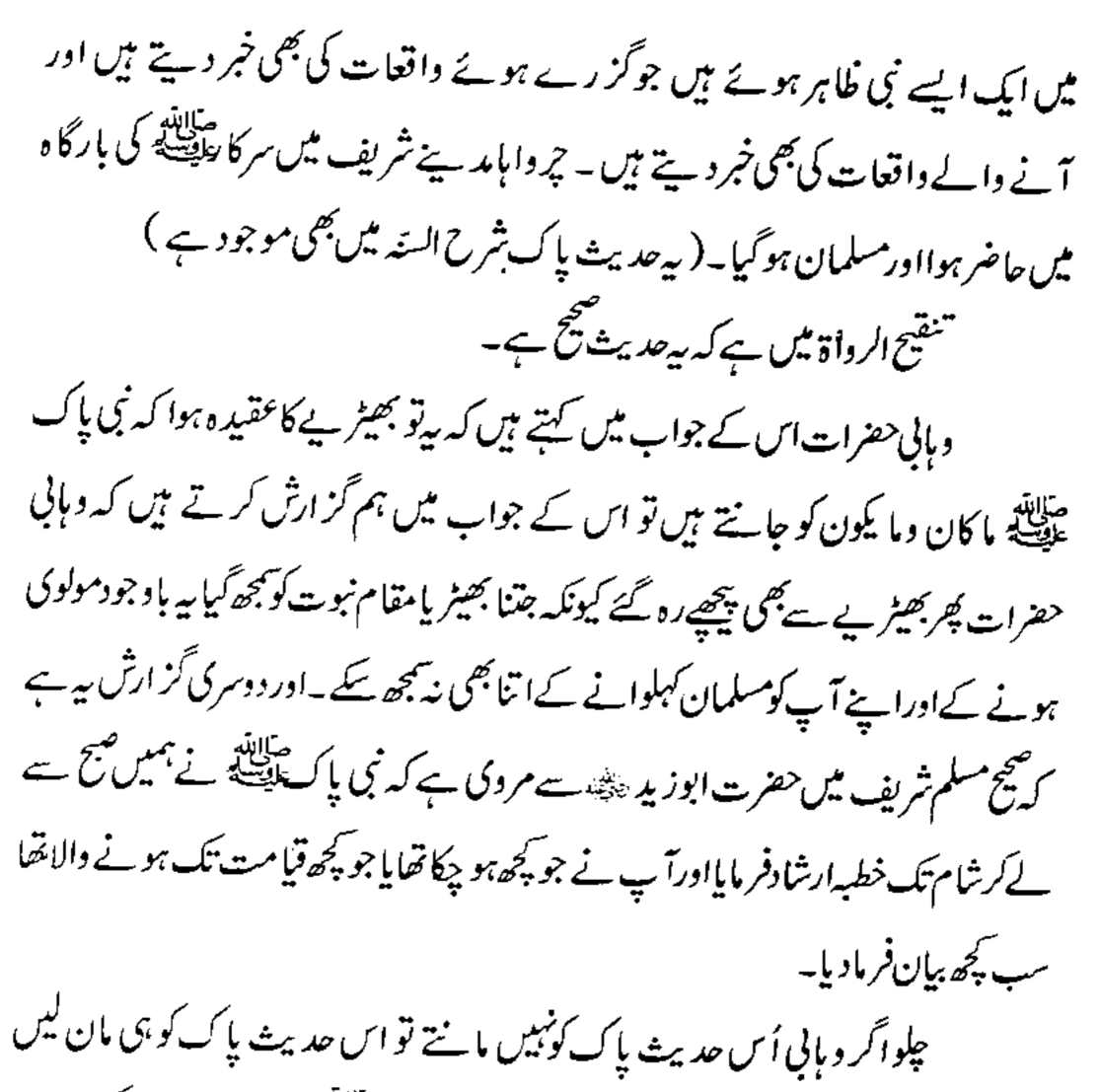
تھمادیں، تو مولوی سرفراز کم از کم اپنے تحکیم الامت کی اس کتاب کا مطالعہ کر لیتا تو اس کو سینکڑ وں اس قسم کے دافعات نظر آئے جن کا دہ شدو مد ۔۔۔ انکار کرتا ہے۔ اسی طرح مولوی اسماعیل اور اس کے تبعین کو اگر بیآ یت نظر آجاتی جس میں اللہ تعالیٰ عیسیٰ اللی کو ارشاد فرما تا ہے کہ یا دکر واس وقت کو جب تم پیدائش اندھوں کو میر ۔ عظم تے درست کرتے تصاور برص کے داغوں کو ختم کرتے تصاور مردوں کو زندہ کرتے تے، تو اگر اسماعیل دہلوی اور اس کے مانے والے ان آیات پر ہی غور کر لیتے تو گمراہی کی دادی میں اس طرح نہ بی تو کی اسماعیل کی بار گاہ الو ہیت ورسالت میں مولوی اسماعیل کی بار گاہ الو ہیت ورسالت میں

ایک اور دریده دینی

مولوی اساعیل نے تقویۃ الایمان میں لکھا ہے کہ اللہ صاحب کی شان ہے کہ جب جا ہے غیب دریافت کر لے اور غیب کی بات اللہ ہی جانے رسول کو کیا خبر' تو اس

عبارت کے اندرمولوی اساعیل نے اللہ تعالیٰ کے علم غیب کے قدیم ہونے کا انکار کیا اور د دسراسر کا روایت سے علم غیب کی نفی کر دی تو اس کا بیقول احادیث آثار کے خلاف ہے۔ مشکو ۃ شریف میں حدیث یاک ہے کہ ایک آ دمی بکریاں چرار ہاتھا تو بھیڑیے نے آگر اس کی ایک بکری کو پکڑ لیا تو اس چرواہے نے جا کر بھیڑیے سے اپنی بکری کو حجر والیا تو بھیریا اپنی دم د با کر بیٹھ گیا اور کہنے لگا کہ اللہ نے مجھے رزق عطا کیا تھا کیکن نویے بچھ سے چھین لیا تو وہ آ دمی جیران ہو کر کہنے لگا کہ بجیب بات ہے بھیڑیا با تیں کرر با ہے۔تو بھیڑیا نے کہا کہ اس سے تعجب والی بات تو سہ ہے کہ مدینہ شریف کے خلستانوں

tΛ∠.



کیونکہ یہاں تو صحابی رسول گواہی دے رہاہے کہ نبی یا کے چیشے تمام ماکان و ما یکون سے واقف ہیں۔ سیح مسلم شریف میں حدیث یاک ہے کہ سرکا ہوائیں ایک سفر سے واپس آئے اتنی آندھی چلی کہ قریب تھا کہ گھوڑے برسواریا ادمنی برسوار آ دمی کوزمین نیں ڈن کردے سرکا ہتاہتی نے ارشاد فرمایا کہ بیہ جو آندھی چلی ہے کسی منافق کے مرنے کی دجہ ہے چلی ہے۔صحابی فرماتے ہیں جب ہم مدینہ شریف پنچے تو ایک بڑامنا فق مرگیا تھا۔ اس حدیث یاک سے بھی سرکا ہوتی کی علم غیب روز روش کی طرح واضح ہے۔

بخاری اور سلم میں حدیث پاک ہے کہ نبی پاک چیسی کی اسپنے غلام حضرت ع**تبا**ن کے گھر نشریف لے گئے وہاں بہت سارےلوگ زیارت کیلئے حاضر ہوئے۔ایک آدمی مالک بن <sup>ذ</sup>شن حاضر نہ ہوئے تو لوگوں نے کہا کہ وہ منافق ہے تو سرکا توبی<mark>ط</mark> نے ارشاد فرمایا کہ کیا وہ ای بات کی گواہی نہیں دیتا کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود نہیں اور محمد اللہ کے رسول ہیں؟ تو ان صحابہ نے عرض کیا:المسلّہ و رسولہ اعلم. اس حدیث پاک سے ثابت ہوا کہ صحابہ کرام کا عقیدہ یہی تھا کہ نبی پاک علیظتیہ منافقوں کو پہچانتے ہیں۔ کیونکہ سرکا طلیعہ نے ارشاد فرمایا کہ وہ آ دمی کلمہ پڑھ کراس بات کی گواہی دیتا ہے کہ اللہ تعالٰی کے علاوہ کوئی خدانہیں اور نبی پاک مناینہ علینے اللہ کے رسول میں۔اور سرکا تعلیقہ نے ارشاد فرمایا کہ بیہ جو وہ گواہی دیتا ہے اس گواہی علیقہ اللہ کے رسول میں۔ کے ذریعے اللہ کی رضا تلاش کرتا ہے جبکہ منافق جوکلمہ پڑھتا ہے وہ اللہ کی رضا کی خاطر نہیں یر هتا بلکه دیگر مقاصد کی خاطر پر هتا ہے۔ سیح سلم شریف میں حدیث پاک ہے کہ سرکا ہوتی جلوہ کرتھے۔ یکا یک آپ نے ایک آہٹ کی آداز تن تو آپ نے صحابہ کرام سے پوچھا کہ جانتے ہو بیا یہ آواز ہے؟ تو

انہوں نے عرض کیا:اللہ و دسولہ اعلم. تو سرکا تعلیقہ نے ارشاد فرمایا کہ ایک پھر ستر سال ے جہنم میں گرر ہاتھااب جا کروہ جہنم کی گہرائی میں پہنچا ہے۔اس حدیث پاک سے نبی پاک متلان علیسته کاعلم غیب صاف طور پر ثابت ہور ہاہےاور صحابہ کاعقیدہ بھی ثابت ہور ہاہے کہ وہ پہل سجصتة بتصركه نبي بالسعينة مرجيز كوجانة بي-اس معنمون کی کثیراحادیث ہم نے اپنارسالہ' تعبیہ الغفول فی عداءالرسول' میں جم کی ہیں جو حضرات تفصیلات کے **طلبکا**رہوں اوراس بات کی تفصیل جا بچے ہوں کہ نبی پاک منالية عليسة دوريسي سيخ بي يانبين تو ده مذكوره كتاب كامطالعه كري-

مو**لوی حسین علی دیوبندی کی بارگاہ رسالت میں صر**یح گستاخی مولوی حسین علی ، آیت کریمہ فمن يكفر بالطاغوت. کی تفسیر میں لکھتا ہے کہ 'ملائکہادررسولوں کو طاغوت کہنا جائز ہے' اب لغت کی کتابوں میں طاغوت کامعنی لکھاہوا ہے 'خطم اور گناہ میں حد سے بڑھنے والا'' (المنجد 484) مجمع البحار (جلد دوم صفحہ 311 ) میں طاغوت کامعنی لکھا ہوا ہے کہ' جوآ دمی گمرا ہی میں حد سے بڑھ جائے لوگوں کو نیکی ہے <sup>منع</sup> کرئے سرکش ہو<sup>' ی</sup> مولوی حسین علی نے بیلفظ انبیاء پراس لئے بولنا جائز قرار دیا کیونکہ بعض لوگوں نے طاغوت کامعنی کیا تھا کہ ہروہ معبود جواللہ کے سواہو۔تو مولوی حسین علی نے بیسوچا کہ چونکہ انبیاءادلیا وبھی اللہ کے سوا ہیں لہذان کی بھی لوگ عبادت کرتے ہیں لہذا اُن کو بھی طاغوت کہنا جائز ہے۔ لیکن مولوی حسین علی نے اس بات پر غور نہیں کیا کہ طاغوت طغیان سے مشتق ہے اور ہر مشتق میں اس کے اصل ماخذ کے معنی کا پایا جانا ضروری ہے در نہ اشتقاق صحیح نہ ہوگا۔ اب بتوں پر لفظ طاغوت اس لئے بولا جا سکتا ہے کہ بیر سرش کا سبب ہیں اس لئے اللہ تعالی <u>نے ان کوعین نجاست قرار دیا اور قرآن مجید میں ارشا دفر مایا :</u> فاجتبنو الرجس من الاو تان. ترجمہ: نجاست ۔۔۔ بچوجوعین ادثان ہیں۔ کیکن اللہ تعالیٰ کے نیک بندے جو میں وہ تو اللہ تعالیٰ کی نافر مانی سے پاک میں ۔ لہذاأن پر پیلفظ کیے بولا جاسکتا ہے۔

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوتقي. ترجمہ: اب جوکوئی نہ مانے گمراہ کرنے والوں کواور یقین لاوے اللہ پرتو اس نے يكرلياب حلقه مضبوط (ترجمه محمود الحسن) اگر معاذ الله ابنیاء بھی طاغوت ہوں تو اُن کا انکار کرنا واجب ہوگا حالانکہ انبیاء پر ایمان لانا داجب ہے کیونکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ' جو اللہ اور اس کے رسول پر ایمان سی لاتا تو اس کے لئے ہم نے جہنم کاعذاب تیار کررکھا ہے''۔اس طرح ارشاد فرمایا کہ 'جولوگ سچھرسولوں پرایمان لاتے ہیں پچھ پرایمان نہیں لاتے وہ کیے کافر ہیں''۔اس سے پتہ چلا کہ انبیاء طاغوت نہیں ہوتے بلکہ ہدایت کے سرچشمہ ہوتے ہیں کیونکہ طاغوت تو گمراہ کرنے والے ہوتے ہیں اور انبیاء کی شان بیان کرتے ہوئے تو اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: وجعلنهم ائمة يهدون بامرنا و اوحينا اليهم فعل الخيرات واقام

الصلواه وايتآء الزكوة وكانوا لنا عبدين.

ترجمہ: اور اُن کوہم نے بنایا پیشواراہ بتاتے تھے ہمارے حکم سے اور کہلا بھیجا ہم نے ان کوکرنا نیکیوں کا اور قائم رکھنی نماز اور دینی زکو ۃ اور وہ تھے ہماری بندگی میں لگے ہوئے۔ اورای طرح ارشاد باری تعالی ہے: انك لتهدى الى صراط مستقيم . ترجمه: بينك آب ضرورسيد مصراح كى طرف مدايت ديت بي-ای طرح فرمایا: و كلا جعلنا صلحين.

ترجمہ:ہم نے سب کونیک بخت کیا۔ تو انبیاء کی تو اللہ بیشان بیان کر رہا ہے اور طاغوت کے بارے میں ارشاد باری تعالی ہے: والذين كفروا اوليُّهم الطاغوت يخرجونهم من النور الى الظلمت. ترجمہ: اور جولوگ کا فرہوئے اُن کے رقبق ہیں شیطان نکالتے ہیں اُن کو روشی ہے اند حیر وں کی طرف ۔ اس سے ثابت ہوا کہ انبیاء کرام کی شان ہے کہ وہ لوگوں کو ہدایت دیتے ہیں اور اللہ تک پہنچاتے ہیں اور طاغوت کا حال ہیہ ہے کہلوگوں کو گمراہ کرتے ہیں اور ایمان سے کفر کی طرف لے جاتے ہیں شیطان خود مانتا ہے اور اس نے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں اقر ارکیا۔ فبعزتك لاغوينهم اجمعين الاعبادك منهم المخلصين. ترجمہ: بولاقتم ہے تیری عزت کی میں گمراہ کرونگاسب کو مکرجو بندے ہیں ان میں تیرے چُے ہوئے۔

اب سرکش کرانے والاتو شیطان ہےاور وہ خوداقر ارکر رہا ہے کہ انبیا علیہم السلام پر ميرا قابونبي ب\_اوراللد تعالى فے فرمايا: إن عبادى ليس لك عليهم سلطن. ترجمہ :جومیرے بندے ہیں تیراان پر پچھز درہیں۔ التد تعالی بھی فرمار ہا ہے کہ شیطان میرے نیک بندوں سے سرکشی نہیں کرسکتا۔ اور شیطان خودبھی اعتراف کرتا ہے کہ میں اللہ تعالٰی کے نیک بندوں کو سرکشی نہیں کراسکتا لیکن وہابی نہ اللہ کی بات مانتے ہیں اور نہ اپنے معنوبی باپ شیطان کی مانتے ہیں۔ اور اس بات پر

291

بعند بین که انبیا علیم السلام طاغوت بین تو شیطان بی کمتا بو گا که گستا خی تو میں نے بی الله کے پیاروں کی کی ج کیکن میر ے یہ معنوی فرزند مجھ ہے بی کئی قدم آ گے بڑھ گئے ۔ اور جن نا پاک الفاظ کے بولنے کی بیچے جرائت نہ ہوئی ان میر ے چہیچے فرزندوں نے انمیا علیم السلام کی شان اقد می میں وہ الفاظ بی بول دیئے۔ السلام کی شان اقد می میں وہ الفاظ بھی بول دیئے۔ نمائی شریف میں حدیث پاک ہے۔ نبی کر یہ تلایت نے ارشاد فر مایا: نمیاطین الانس شر من شیاطین المجن اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: محمد انسانوں کے شیطان جنوں کے شیطانوں سے زیادہ برے میں۔ مدل کی جعلنا لکل نہی عدو ا شیاطین الانس و المجن ترجمہ: ای طرح ہم نے ہر نبی کے دشن بتائے انسانوں اور جنوں کے شیطانوں

ای طرح ارشاد باری تعالی ہے:

ولقد بعثنا في كل امة رُسولا ان اعبدوا الله واجتنبو الطاغوت. ترجمہ : اور ہم نے اٹھائے ہرامت پر رسول کہ بندگی کرواللہ کی اور بچو طاغوت د يوبند يح يشخ الاسلام شبير احد عثاني اس آيت كي تغيير من لكية جي كه 'بت شيطان اورز بردست ظالم سب طاغوت میں داخل جیں' ۔۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: من يطع الرسول فقد اطاع الله .

191

ترجمہ: جسنے رسول کی اطاعت کی اسنے اللہ کی اطاعت کی۔ اگر انبیاء ملیم السلام (معاذ الله ) طاغوت ہوں تو ان کی اطاعت اللہ کی اطاعت کیے بی۔ ای طرح ارشاد گر**امی** ہے: وما ارسلنا من رسول الاليطاع باذن الله. ترجمہ: ہم نے کوئی رسول نہیں بھیجا گھراسی واسطےان کا حکم مانے اللہ کے فرمانے اگرانبیاءلیهم السلام طاغوت ہوں تو پھرالٹد تعالیٰ انکی اطاعت کاحکم کیوں دیتا ہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: يريدون أنُ يَتحا كموا الى الطاغوت وقد امروا أنُ يَكفروا به. ترجمہ: اور کا فرچا ہتے ہیں ( منافق ) جُگڑا لے جائیں اپنا شیطان کی طرف اورتکم ہو چکا ہےان کواس کو نہ مانیں ۔

تویہاں اللہ تعالی طاغوت سے فیصلہ کرانے والوں کی مدمت کررہا ہے۔اور دوسری طرف علم بديب كدجب تك كوئي آدمي اين آب كوني ياك عليهم السلام كتظم كايابند نتستحص وہ سلمان ہیں ہے۔ گویا ہرا یک مسلمان ہونے کے دعویدار برخی یا کے علیہم السلام کواپنا حاکم سمجصا فرض ہے۔ ارشاد بارى تعالى ي: فلاو ربک لا يومنون حتى يىحكموك فيما شجر بينهم . ثم لايجدوا في انفسهم حرجاً مما قضيت و يسلموا تسليما.

190

ترجمہ بشم ہے تیرےرب کی دہ مومن نہ ہوں گے۔ یہاں تک کہ تچھکو ہی منصف جانیں اس جھگڑے میں جوان میں اسٹھے۔ پھڑنہ پادیں اپنے جی میں تنگی تیر ے فیصلہ سے ادر قبول کریں خوشی ہے۔ ای طرح اللہ تعالی منافقوں کی شان بیان کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں کہ منافقوں کی حالت بیہ ہے کہ جب ان کوکہا جائے کہ آؤالٹد کے ظم کی طرف اوررسول کے ظم کی طرف تووہ نبی پاک علیہ السلام کے عکم سے دور منتے ہیں۔ ارشادر بانی ہے: واذا قيمل لهم تعالوا الى ما انزل الله والى الرسول رايت المنافقين يصدون عنک صدودا. ترجمہ، جب ان کوکہا جائے کہ آؤاللہ کے تکم کی طرف جواس نے اتارااوررسول کی طرف تو دیکھے تو منافقوں کو کہ ہٹتے ہیں تجھ سے رک کر۔ تو ان آیات کریمہ سے ثابت ہوا کہ طاغوت کا فیصلہ ماننا کفر ہے اور انبیاء علیہم

السلام کا فیصلہ مانناعین ایمان ہے۔توجن کا فیصلہ مانناعین ایمان ہوا ان کو طاغوت کیونکر کہا جاسكتا ہے۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: قل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله. ترجمہ: تو کہہا گرمجت رکھتے ہواللہ کی تو میری راہ چلو تا کہ محبت کرتے ہے اللہ۔ اگر نبی یاک معاذ اللہ طاغوت ہوں تو آپ کی پیروی کرنے والے اللہ کے محبوب کینے بن کیتے ہیں۔

اس طرح ارشاد باری ہے: لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة. ترجمہ: بے شک تمہارے لئے رسول پاک علیقیقہ کی ذات میں بہتر نمونہ ہے۔ ترجمہ: بے شک تمہارے لئے رسول پاک علیقیقہ کی ذات میں بہتر نمونہ ہے۔ اگرنبی پاک علیہ السلام (معاذ اللہ تقل کفر کفر نباشد ) طاغوت ہوں تو آپ کی ذات متوں کے لئے بہترنمونہ کیے ہو کتی ہے۔ اس طرح ارشاد باری ہے: اطيعواالله واطيعواالرسول. ترجمہ:اللہ کی اطاعت کر دادراللہ کے رسول کی اطاعت کر و۔ اگر معاذ الله انبیاء علیهم السلام طاغوت ہوں تو اللہ تعالیٰ ان کی اطاعت کا تکم کیوں ويرباي-اس طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: ومن يعص الله و رسوله ويتعد حدوده يدخله نارا.

ترجمہ :جو کوئی نافرمانی کرئے اللہ کی اوراس کے رسول کی اور نکل جاوے اسکی حدوں ہے ڈالے گااس کوآگ میں ۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے۔ فان تسليز عتم في شبئي فردوه الي الله و الرسول ان كنتم تومنون بالله واليوم الآخر. ترجمہ: پھرا گرجھگڑیڑوسی چیز میں تو اس کورجوع کر دطرف اللہ کے اور رسول کے اگریقین رکھتے ہواللہ پر اور قیامت کے دن پر۔

194

اگرنی پاک علیہ السلام (معاذ اللہ) طاغوت ہوتے جس طرح اس مولوی نے کلمہ كفر بولي بوئ كما چراللد تعالى بيتكم نددية كم اب جمكروں كواللداوراس كرسول كى بارگاہ میں پیش کرو۔ ای طرح ارشاد باری ہے: ماكان لسمومين ولامتومنة اذا قضي الله رمتوله امرا ان يكون لهم الخيره من امر هم و من يعص الله و رسوله فقدضَلَّ ضلالٍ مبينا. ترجمہ: کا مہیں کسی ایمان دار مرد کا اور کسی ایماندار عورت کا کہ جب کہ مقرر کرئے الله اوراس کارسول کوئی کام کہ ان کور ہے اختیارا پنے کام کاجس نے تافر مانی کی اللہ کی اور اس کے رسول کی ۔سودہ رہا بھولاصر یکے چوک کر۔ اس آیت کریمہ سے بھی تابت ہوا کہ مولوی حسین علی نے جوکلمہ انبیا علیہم السلام کی شان میں بولا ہے وہ صرح طور پر قرآن کی آیات کے خلاف ہے۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے:

والذين اجتنبو االطاغوت ان يعبدوها وانابوا الى الله لهم البُشري. ترجمہ: جولوگ بیجے شیطانوں سے کہان کو پوجیں اور رجوع ہوئے اللہ کی طرف ان کے لئے بے خوشخبری۔ تواس آیت کریمہ ہے بھی ثابت ہوتا ہے کہ جولوگ شیطان کی اطاعت نہیں کرتے ان کے لئے خوشخبری ہے۔ اگر نعوذ باللہ انبیاء میہم السلام بقول حسین علی خود شیطان ہوں تو پھر ان کی اطاعت سے بچنے دالوں کواللہ تعالی خوشخبری کیوں دے رہاہے۔ انہیاء کی اطاعت کرنا فرض ہے۔ اور یہاں اللہ تعالیٰ فرمار ہا ہے کہ جولوگ شیطان کی اطاعت سے پر ہیز کرتے ہیں

192

ان کے لئے جنت ہے۔توپیۃ چلا کہ انبیاءکرام اورادلیاءکرام طاغوت نہیں۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ان الذين يبايعونك انما يبايعون الله يد الله فوق ايديهم. ترجمہ بتحقیق جولوگ بیعت کرتے ہیں تجھ ہے وہ بیعت کرتے میں اللّٰہ سے اللّٰہ کا ہاتھ ان کے ہاتھ پرہے۔ کیا معاذ اللہ طاغوت کی بیشان ہوتی ہے کہان بیعت اللہ کی بیعت ہوتی ہے۔ اس طرح طا**غوت کامعنی ہے جو**سرشی میں حد سے بڑھ جائے اور سرکار دو عالم <mark>ط</mark>یعیہ کی شان میں الله تعالى فرما تاي: ماضل صاحبكم وما غوئ .وما ينطق عن الهوى ان هوالا وحي يوځي. ترجمه بتمهارا رفيق تبهى بهكانهين اورينه بهى كمراه ہوا اور نبين يولنا اپنے نفس كى خواہش ہے بلکہ اللہ کی وح سے بولتا ہے۔

# والل سے جد اللہ مال وال سے بر ماہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ان المذیب یو خون الملّٰہ و رسولہ لعنھم اللّٰہ فی الدنیا والا خرۃ و اَعَدلَهَم عذابا مھینا. ترجمہ: جولوگ ستاتے ہیں اللّٰہ اور اس کے رسول کوان کو پھنکار اللّٰہ نے دنیا میں اور آخرت میں اور تیار کھا ہے ان کے واسطے ذلت کا عذاب۔ ار انہیا علیہم السلام طاغوت ہوں تو طاغورت کی تو ہین کرنا واجب ہے۔ اور یہاں اللہ رب العزت فرمار ہے ہیں کہ جولوگ اللہ اور اس کے رسول کو تکلیف پنچا تے ہیں وہ کا فر

ہیں۔ کیونکہ ذلت والاعذاب کا فروں کیلئے ہوتا ہے۔ جیسا کہارشاد باری تعالیٰ ہے: ايمتدنا للكفرين عذاباً مهينا. ترجمہ: ہم نے کافروں کے لئے ذلت والاعذاب تیار کررکھا ہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: و للكافرين عذاب مهين . ترجمہ:ادرکافروں کے لئے توہین والاعذاب ہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ان الملّه و مسلئكة يصلون على النبي ياايها الذين امنوا صلوا عليه وسلموا تسليما. ترجمہ :اللہ اور اس کے فرشتے رحمت تصحیح میں رسول پر۔ اے ایمان والوتم بھی رحمت ادرسلام جفيجويه

اگر انہا علیہم السلام کی یہی شان ہوتی جو سین علی نے بیان کی ہے تو اللہ تعالیٰ نبی یاک علیہ السلام پر درود بھیجنے کا حکم نہ دیتااور خود بھی ہروقت رحمت نہ بھیجتا۔ ای طرح ارشاد باری ہے: الم ترالى الذين اوتوانصيبا من الكتاب يومنون بالجبت والطاغوت ترجمہ: کیاتم نے نہ دیکھاان کوجن کوملا ہے پچھ حصہ کتاب کا جو مانتے ہیں بتوں کو ادر شیطان کو ۔ ان کے بار'ے میں ارشاد ہے:

r99

اولئك الذين لعنهم الله .. ترجمہ: بیوہی ہیں جن پرلعنت کی ہے اللہ نے۔ تو یہاں اللہ رب العزت ان لوگوں پرلعنت فرما رہے ہیں جو طاغوت پر ایمان لاتے ہیں ۔توپیۃ چلا کہ طاغوت پرایمان لانالعنت کا موجب ہے۔اورسرکار علیہ السلام ک شان بیہ ہے کہ جوآپ پرایمان نہ لائے وہ لعنت کا مستحق ہے۔ ارشادباری تعالی ہے: وكمانوامن قبل يستفتحون عملي الذين كفروا فلماجأءهم ماعرفواكفروا به فلعنة الله على الكافرين. ترجمہ :اور پہلے سے فتح مائلتے تھے کافروں پر پھر جب پہنچاان کوجس کو پہچان رکھا تھاتواس سے منکر ہو گئے سولعنت ہے اللہ کی منکروں پر۔ تو يہاں اللہ تعالی يہوديوں کی حالت بيان كررہا ہے كہ پہلے نبی پاك عليہ السلام کے وسلے سے دعاما نگتے تھے جب سرکارعلیہ السلام نے اعلان نبوت فرمایا تو ایمان لانے سے

انکارکردیااورکافرہو گئے اور ملعون بن گئے۔ ان دونوں آیات سے ثابت ہوا کہ انبیاء کرام علیہم السلام معاذ اللّٰہ ہر گز طاغوت تہیں اس طرح ارشاد باری ہے: واذ اخذ الله ميثاق النبيين لما اتيتكم من كتاب و حكمة ثم جاء كم رسول مصدق لما معكم لتومنن به و لتنصر نه. ترجمہ: اور جب لیا اللہ نے نبیوں سے کہ جو پچھ میں نے تم کو دیا کتاب اور علم

1-++

پھر آوے تمہارے پاس کوئی رسول کہ سچا بتلا وے تمہارے پاس والی کتاب کوتو اس رسول پرايمان لا وَڪَاوراس کي مد دکرو گے۔ اگرنی پاک (معاذ اللہ) اس منصب کے مالک ہوتے جومولوی حسین علی نے بیان کیا ہے تو اللہ تعالی سرکار علیہ السلام کی بیشان بیان نہ فرماتا۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: لتومنوا بالله ر سوله و تعزروه وتوقروه . ترجمہ: تا کہتم یقین لاؤاللہ اور اس کے رسول پر اور اس کی عزت کرواور ان کی توقير كرو\_ تو کیا طاغوت کی تو قیر کرنی بھی فرض ہوتی ہے۔ بلکہ اللہ تعالیٰ فرمار ہا ہے کہ جو طاغوت کے ساتھ کفر کرے گا اور اس کی توہین کرے گا وہی مومن ہے۔اس طرح اللہ تعالیٰ نے ہمیں سکھلایا کہ نماز میں دعا مانگو کہ اے اللہ ہمیں سیر ھے راہ پر چلا۔ پھر بتلایا کہ سید ھاراہ كونساہے۔

صراط الذين انعمت عليهم. پھرارشادفر مایا کہ وہ لوگ کون ہیں جن پر اللہ نے انعام کیا تو اللہ نے خود بیان فرمایا کہ وہ لوگ جن پراللہ نے انعام کیا وہ نبی ہیں،صدیق ہیں اور شہیداور نیک لوگ۔ كما قال الله تعالى انعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء و الصالحين. ان تمام آیات کریمہ سے ثابت ہوا کہ مولوی حسین علی کی بیعبارت قطعاً کفریہ ہے ادر دہ بے دین ادر کا فر ہے۔ادر جولوگ اس کواپنا بزرگ ادر مرشد سمجھتے ہیں۔وہ لوگ بھی کا فر

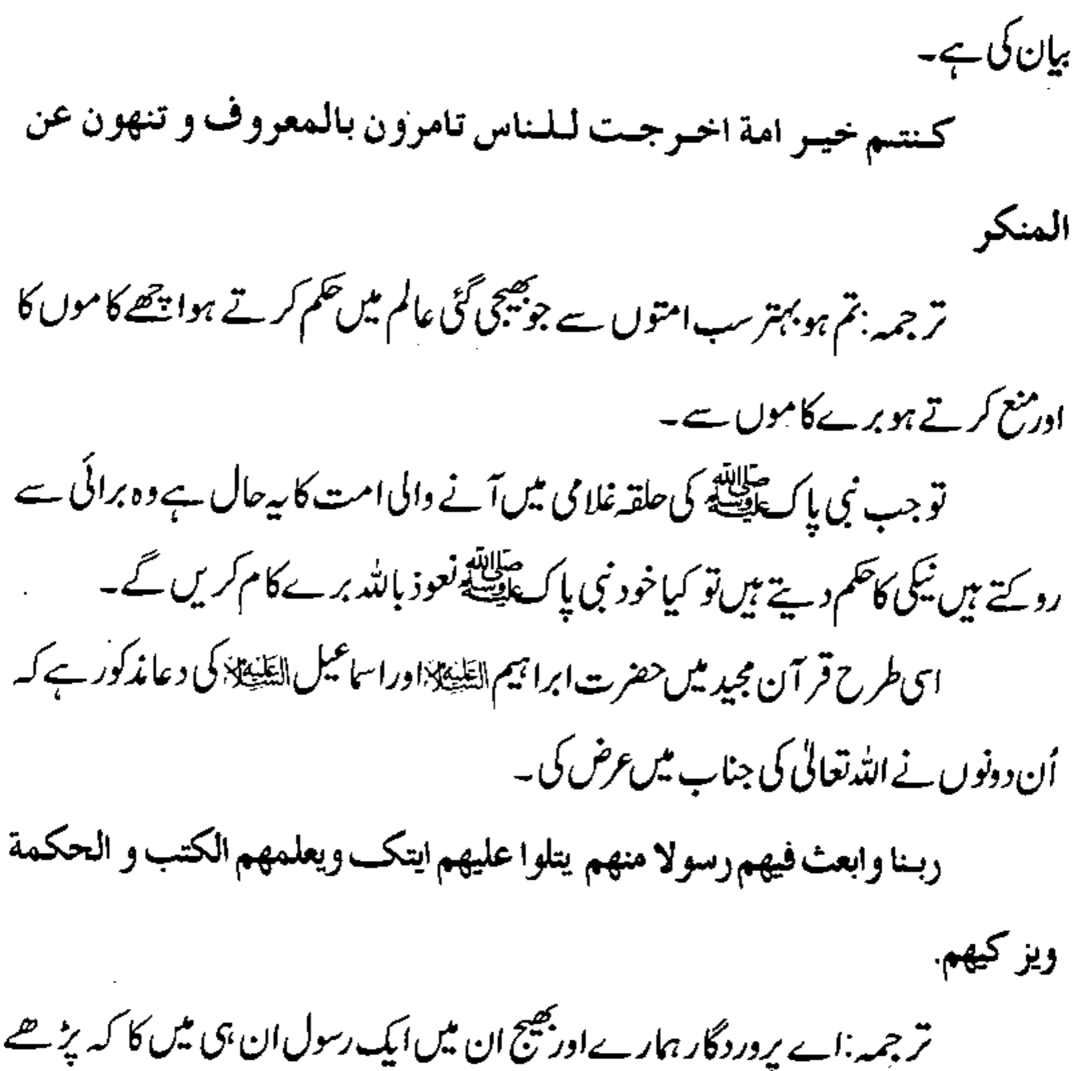
ہیں۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ تو فرمار ہاہے کہ ان لوگوں کی راہ پر چلنے کی دعا کر دجن پر میں انعام کیا ہے اورخود ہی بتایا کہ نبی ،صدیق ،شہیداور صالحین انعام یافتہ لوگ ہیں۔لیکن حسین علی نے ان بزرگ ہستیوں کو طاغوت کہہ کران آیات کی تکذیب کی۔ اورارشاد باری تعالی ہے: ومن لم يحكم بما انزل الله فاولئك هم الكفرون. ترجمہ:اورجوعکم نہ کرئے اس کے موافق جو کہ اللہ نے اتاراسود ہی لوگ ہیں کا فر۔ تواس آیت کے مطابق مولوی سرفراز صاحب اپنابھی انجام سوچیں کہا یک کافر کو اپنا مرشد مان کر وہ خود کس درجہ پر فائز ہوں گے۔اس لئے بہتر ہے کہ وہ تو بہ کرے تن ہو جائیں ۔تاکہ جہم کے عذاب سے بچ سکیں ۔ کیونکہ آج ایمان لائیں تو فائدہ ہو گا۔قیامت کے دن تو ہرکوئی مان جائے گا امام اہلسدت نے فرمایا۔ آج لے ان کی پناہ آج مدد ما تگ ان سے کل نہ مانیں کے قیامت کواگر مان گیا

مولوی سرفراز صاحب کے شیخ الاسلام اوراستاد محتر محسین احمد مدنی شہاب ثاقب میں کہتے ہیں کہ جوالفاظ موہم تحقیرِ ذات سرور دو عالم ایسے ہوں ان سے بھی بو لنے والا کا فر ہو جاتا ہے اگر چہ نیت گتاخی کی نہ بھی ہو ۔اصل میں اس نے بیعبارت گنگوہی سے قتل کی ہے۔اورگنگوہی صاحب حسین علی کے استاد ہیں۔اورگنگوہی کااپنے بارے میں ارشاد ہے۔ ''سن لوحق وہی ہے جورشید احمد کی زبان سے نکلتا ہے۔اور میں پچھ بیں ہوں مگر نجات موقو ف ہے میری اتباع یر''۔ انبیاء علیہم السلام کے لئے لفظ طاغوت ذکر کرنا صریح طور بر گستاخی ہے۔

د یو بندیوں کے شیخ الاسلام اور قطب عالم تو کہ درہے ہیں کہ جن الفاظ سے گستاخی کا وہم بھی پیدا ہوجائے بولنے دالا کافر ہوجاتا ہے۔اگر سرفراز صاحب فرمائیں کہ لفظ طاغوت سے <sup>س</sup> ستاخی کا دہم نہیں پیدا ہوتا تو کیا ہمارے لئے بیداجازت ہے کہ ہم تکھیں کہ مولوی سرفراز بہت بڑاطاغوت ہے۔ بلکہ دیو بندیوں کوخودلکھنا جا ہے کہ ہم طاغوت ہیں۔ تا کہ توحید کا پر چم سربلند ہوجائے ۔تو اگراپنے لئے وہ ایسے الفاظ گوارہ نہیں کرتے بلکہ اگر کوئی ان کے لئے ایسے الفاظ استعال کرے یا ان کے بیریا استاد کے لئے ایسے الفاظ استعال کردے تو مرنے مارنے پرتل جائیں گے۔ توان تمام امور ہے ثابت ہو گیا کہ لفظ طاغوت انبیاء علیہم السلام کے تن میں استعال کرناقطعی طور پر گستاخی ہے۔اوراس کی کوئی تا دیل نہیں ہو کتی۔اور گستاخ رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام کے بارے میں خود مولوی سرفراز صاحب اپنی کتاب عبارات اکا بر میں لکھ جکے ہیں کہ سرکار علیہ السلام کی شان میں گستاخی کرنے والا اور اس کو *کفر* میں شک کرنے والا دونوں کا فریس یے تو مولوی سرفراز صاحب کا یہ فتو کی گھر میں ہی کام آجائے گا۔ کیونکہ اللہ تعالی

نے ان کا کفرادران کے مرشد کا کفر گویاان کی زبان سے بی تسلیم کر دادیا۔ كذلك العذاب وأعذاب الآخرة اكبر. مولوی اساعیل د ہلوی کی پارگاہ رسالت میں ایک اور گستاخی مولوى اساعيل دہلوى صاحب تقوية الايمان ميں لکھتے ہيں کہ نبى ياك اگر غيب جانے تو ہرائی میں قدم کیوں رکھتے ۔اب ظاہر بات ہےمولوں اساعیل دہلوی اور اس کے پیرد کارنبی پاک تنایش کے علم غیب کونہیں مانتے تو اب لازم بیآیا کہ بقول مولومی اساعیل دہلوی کے نبی پاک متلاقی بڑے کام کرتے تھے۔حالانکہ اللہ تعالیٰ نے سرکا متلاقی کی امت کی بیشان

۳•۳



اُن پر تیری آیتیں اور سکھلا دے اُن کو کتاب اور حکمت کی باتیں اور پاک کرے ان کو۔ (ترجم محمودالحس)

نبی پاک تلایشہ ارشاد فرماتے میں کہ میں اپنے باپ ابراہیم کی دعا ہوں تو اب اندازہ لگائیے کہ جس بستی پاک کے بارے میں حضرت ابراہیم خلیل جیسی بستی دعا کرے کہ اے اللہ ایسارسول بھیج جولوگوں کو پاک کرنے والا ہو یعنی ان کو ہر شتم کے عیوب سے اور صفات رزیلہ سے پاک کرنے والا ہوتو جستی پاک اس شان کی مالک ہوتو کیا معاذ اللہ دہ خود ہرے کا م کریں گے۔

.com/ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: قد نرى تقلب وجهك في السماء فلنو لينك قبلة ترضها. ترجمه : بے شک ہم دیکھتے ہیں بار باراٹھنا تیرے منہ کا آسان کی طرف سوالبتہ پھیری گے ہم بچھکوجس قبلے کی طرف توراضی ہو۔ (ترجمہ محمود الحن) فسبح اطراف النهار و اناء الليل لعلك ترضي. و لسوف يعطيك ربك و ترضى . توجس ہتی پاک کی رضا کا اللہ تعالیٰ خود طلبگار ہو کیا نعوذ باللہ دہ برے کام کرنے ' والے ہوں گے۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ويكون الرسول عليكم شهيدا. ترجمیہ: اور ہورسول تم پر گواہی دینے والا۔ اگرنی یا کے علیقتہ معاذ اللہ خود برے کام کے مرتکب ہوں تو اللہ تعالیٰ کے مزد یک

آ ي متايند کي گواہي کيسے قبول ہو گي۔ ارشادر بانی ہے: ارسلنا فيكم رسولا منكم يتلوا عليكم ايتنا ويزكيكم. ترجمہ: بھیجاہم نے تم میں رسول تم ہی میں کا پڑھتا ہے تمہارے آگے آیتیں ہاری اور یاک کرتا ہے تم کو۔

وجهاستدلال: جوہتی پاک لوگوں کو بری عادات سے بچائے اوراُن کوز مانے کا پیشوابنا دے کیا وہ خود بر بے کام کریں گے۔حاشاد کلا۔ ارشادر بانی ہے: فكيف اذا جئنا من كل امة بشهيد وجئنا بك على هؤلآء شهيدا. ترجمہ : پھر کیا حال ہو گا جب بلا کمیں گے ہرامت میں سے احوال کہنے والا اور بلائمی کے تجھ کوان لوگوں پر احوال بتلانے والا۔ تو دیوبند کے شخ الاسلام مولوی شبیراحمد عثانی اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ انبیاء سابقین جیسااپی اپنی امت کے کفار **فساق** کے *کفروف*ت کی گواہی دیں گےتم بھی اے **محمد** ان سب کی براعمالی پر گواہ ہو گے۔ (تفسیر عثمانی صفحہ 146) وجهاستدلال: نبی کریم حالیق کواللہ رب العزت تمام امتوں کی بداعمالی پر گواہ بنا کرلا کیں گے تو اگر

نبی کریم اللہ جود نعوذ باللہ برے کام کرتے ہوں جیسا کہ اساعیل دہلوی نے کہا تو پھر آپ کو الله رب العزت تمام بداعمال لوگوں پر گواہ بنا کر کیوں لائے گا۔ ای طرح ارشاد باری ہے: ولو انهم اظلموا انفسهم جآؤك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدو االله تو ابا رحيما. ترجمہ:اگروہ لوگ جس وقت انھوں نے اپنا برا کیا تھا آتے تیرے پاس پھراللّٰد ے معافی جا ہے اوررسول بھی ان کو بخشوا ہاتو البتہ اللہ کو یاتے معاف کرنے دالامہر بان۔

#### bi.blogspot.com/ <u>https://ataunn</u>

وجهاستدلال: جس ہتی پاک کی سفارش سے ہم جیسے بدکاروں کی بخشش ہو سکتی ہے وہ خودنعو ذباللہ گناه کاار تکاب کیسے کر سکتے ہیں۔ اس طرح ارشاد باری ہے: ومن يطع الله و الرسول فاولَئك مع الذين انعم الله عليهم أ ترجمہ:جوعکم مانے اللہ کااوراس کے رسول کا سودہ اُن کے ساتھ ہے جن پر اللہ نے انعام کیا۔ اگر نبی پاک علیظتہ نعوذ باللہ خود ہی گنا ہگار ہوں تو آپ کی اطاعت کرنے والے انعام یافتہ کیے ہو سکتے ہیں۔ اس طرح ارشاد بارى تعالى ب: ومن يخرج من بيته مهاجرا الي الله و رسوله ثم يدركه الموت فقدً وقع اجره على الله.

ترجمہ:جوکوئی نکلے اپنے گھر سے ہجرت کر کے اللہ اور اس کے رسول کی طرف پھر آ پکڑے اس کوموت تو ہو چکا اس ثواب اللہ کے ہاں۔ وحد ستدلال: ہجرت نام ہےایک مکان چھوڑ کر دوسرے مکان میں چلے جانے کا اور یہاں ذکر ہے مکہ سے مدینے کی طرف ہجرت کرنے کا اور اللہ رب لعزت تو اپنی شان کے مطابق ہر جگہ موجود ہے لیکن یہاں اللہ رب العزت بتلا رہا ہے کہ جو میرے صبیب کا دربار ہے وہی میرا دربارے کویاجوان کے در برآ گیاوہ میری بارگاہ میں آ گیا۔

تواگر بی کریم تلکی نود باللہ برے کام کرنے والے ہوتے تو اللہ تعالیٰ آپ کی یہ شان بیان ندفر ما تاجواس آیت میں بیان کی گئی ہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: قالوا الم تکن اوض اللٰہ واسعة فتھا جروا فیھا۔ ترجمہ: کہتے ہیں فرشتے کیا نہ تھی زمیں اللہ کی کشادہ جو چلے جاتے وطن چھوڑ کے وہاں؟ پاک میک معاذ اللہ گنا بطارہ و تے تو اللہ تعالیٰ آپ کے شہر اقد س کو اپنی زمین قر ار دیا۔ اگر بی پاک میک معاذ اللہ گنا بطارہ و تے تو اللہ تعالیٰ آپ کے شہر کا رض اللٰہ علی کہ عظیما۔ ارشاد باری ہے: ترجمہ: تجھ کو سکھا کمیں وہ با تمیں جوتو نہ جا نہ تھا اور اللہ کا فضل تجھ پر بہت بڑا ترجمہ: تجھ کو سکھا کمیں وہ با تمیں جوتو نہ جا نہ تھا اور اللہ کا فضل تھی بہت بڑا

اگر نبی با کے علیقہ برے کام کرنے والے ہوتے یا بقول مولوی حسین علی سرکش ( طاغوت ) تو الله رب العزت کا بیه ارشا د نه ہو تا کیونکہ گنا ہگا روں اور سرکشوں پر التد تعالى كابهت بزافضل نہيں ہوتا۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: استجيبوا الله وللرسول اذا دعا كم لما يحييكم . ترجمه ذا یمان دالوظم مانو الله کا اوررسول کا جس دقت بلائے تم کواس کا م کی طرف جس میں تمہاری زندگی ہے۔

۳•۸

ادر بخاری شریف میں حدیث ہے سرکا توبیش<del>ہ</del> نے اپنے ایک غلام کویا دفر مایا وہ نماز پڑ *در ہے تھے۔نماز پڑھنے کے بعد حاضر ہوئے تو سرکا ہولیے بنے ارشاد فر*مایا کہ ہیں جا ہے تھا کہ نماز چھوڑ دیتے پہلے میرے پاس آتے۔ پھر آپ چاہتے نے بید آیت کریمہ پڑھی۔ تو ثابت ہوا کہ جس ہتی کا بیہ مقام ہے کہ اللہ رب العزت علم دے رہا ہے کہ میری نمازبھی چھوڑ دو پہلےان کی بارگاہ میں حاضری دوتو اگر وہ برے کام کرنے دالے ہوتے تو اللہ تعالی اُن کی بیشان بیان نے فرما تا۔ اس طرح ارشاد باری ہے: وما رميت اذ رميت ولكن الله رمي. ترجمہ :اور تو نے نہیں پھینکی مٹھی خاک کی جس دقت کے چینگی تھی لیکن اللہ نے تچينکي۔ توجن کے چیننے کوالٹدرب العزت اپنا پھینکنا قرار دے اُن کے بارے میں پیر کہنا کے دہ برے کام کرتے تھے۔ پیر بہت بڑا کفرہے۔

اس طرح ارشاد باری ہے: لقدمن الله على المؤمنين اذبعث فيهم رسولا من انفسهم يتلوا عليهم ايته و يزكيهم. ترجمہ: اللہ نے احسان کیا ایمان والوں پر جو بھیجا ان میں رسول اُن ہی میں کا جو پڑ هتا ہے اُن پر اس کی آیتیں اور پاک کرتا ہے ان کو۔ اگر نبی پاک متلایت کا دہی منصب ہوتا جومولوی اساعیل دہلوی نے بیان کیا ہے تو پھر اللدرب العزت كابيدار شاد نه موتا تو كويا مولوى اساعيل د بلوى في ان تمام آيات كى تكذيب

کی ہے۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: لعمرك انهم لفي سكر تهم يعمهون. ترجمہ بشم ہے تیری جان کی وہ اپنی مستی میں مدہوش ہیں۔ اگر نبی پاکے چلیتی کی وہ شان ہوتی جومولوی اساعیل دہلوی نے بیان کی ہے تو الله تعالى آپ كى زندگى كى قتم نەكھا تا -ای طرح ارشادر بانی ہے: عسى ان يبعثك ربك مقاما محمودا. ترجمہ: قریب ہے کہ کھڑا کرئے بچھکو تیرارب مقام محمود میں۔ تو اگر نبی پاک علیظتہ نعوذ باللہ گنا ہگار ہوتے یا آپ برے کاموں کے مرتکب ہوتے تو اللہ تعالیٰ آپ کو بیشان عطانہ فرما تا جواس آیت میں بیان کی گئی ہے۔ اس طرح اللد تعالى في انبياء كرام ك بار م يس فرمايا ب:

وانهم عندنا لمن المصطفين الاخيار . ترجمہ: اور دہ سب ہمارے نز دیک ہیں چنے ہوئے نیک لوگوں میں۔ ارشادر بانی ہے: وكل من الاخيار. ترجمه: ادر مرايك تعاخوني دالا\_ اگر نبی یا کے جان<mark>ی</mark> اور دیگر انبیاءا کرم گنا ہگار ہوتے یا نعوذ بالٹد طاغوت ہوتے جیسا کر سین علی نے لکھا تو اللہ رب العزت اُن کی بیشان بیان نے فرما تا۔اورسر کا تلایشے کی شان تو

ogspot.com/

بير ب كه جوخوبيان اور كمالات باقى تمام انبياء ميں فردافر داخص \_ وہ اللہ تعالیٰ نے تمام خوبياں آ سیطانیہ میں جمع فرمادیں۔ کیونکہارشاد باری ہے: او لَئك الذين هدي الله فبهدهم اقتده. ترجمہ: بیدہ لوگ تھےجن کوہدایت کی اللہ نے سوتو چل ان کے طریقہ پر۔ اس کی تفسیر میں امام رازی فرماتے ہیں کہ انبیاء کے کمالات آپ میں جمع ہیں۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: وقيله يا رب. ترجمہ بشم ہےرسول کے اس کہنے کی کہا۔رب۔ واگر نبی پاک علیظت نعوذ باللہ گنا ہگارہوں تو اللہ تعالیٰ آپ کے بولنے کی متم کیوں یا د فرمار ہاہے۔

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے:

الا ان حزب الشيطن هم الحسرون. ترجمہ:جوگردہ ہے شیطان کاوہی خراب ہوتے ہے۔ اوراللہ تعالیٰ سرکار علیقہ کے غلاموں کے بارے میں فرمار ہاہے: اولَتك حزب الله الا ان حزب الله هم المفلحون. ترجمہ: دہ لوگ ہیں گروہ اللہ کا اور خبر داراللہ کا گروہ ہی کا میاب ہونے والا ہے۔ اگرنی پاک نعوذ باللہ خود گنا ہگار ہوں تو آپ کی پیروی کرنے والوں کے لئے اللہ تعالی فلاح یانے کی خوشخری کیوں سار ہاہے؟

# https://ataunnabi.blogspot.com/ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: و تعزروه و توقروه. ترجمہ: اوراس کی مدد کروادراس کی عظمت رکھو۔ اب بیہ بات قابل غور ہے کہ گنا ہگار کی تعظیم تو جائز ہی نہیں ہے چہ جائیکہ داجب ہو اور یہاں اللہ تعالی فرمارہے ہیں کہتمام عبادات سے پہلےتم پر میرے نبی پاکے چیسے کی تعظیم و و قیر خردی ہے۔ اس طرح ارشاد باری ہے: فالبذين امشوا ببه وعزروه ونصرره واتبعوا النور الذي انزل معه او آئك هم المفلحون. ترجمہ: سوجولوگ نبی پاک پرایمان لائے اور اُن کی تعظیم کی اور اُن کی مدد کی اور تابع ہوئے اس نور کے جواس کے ساتھ اتر اوبی لوگ پنچے اپنی مراد کو۔

وجهاستدلال:

اس آیت کریمہ میں اللہ رب العزت نے سرکا ہوہیں ہی پیردی کرنے دالوں کو بیہ خوشخری دی ہے کہ وہ دنیا اور آخرت میں کا میاب ہیں۔اگر نبی یا کے علیق خود ہی گنا ہگار ہوں تو آپ کی پیروی کرنے والے کیے کامیاب ہو گئے۔ اس طرح ارشاد بارى تعالى ب: كبر مقتا عند الله ان تقو لوا ما لا تفعلون. ترجمہ: بڑی بیزاری کی بات ہے اللہ کے یہاں کہ کہودہ چیز جونہ کرو۔ اب انبیاء کرام کو بھیجا ہی اس لئے جاتا ہے وہ نیکی کاظلم دیں اور برائی سے منع کریں

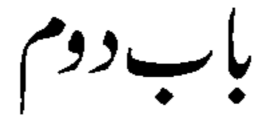
111

اگر دخود ہی برائی کاارتکاب کرنے لگیں تواس آیت کے مصداق بن جائیں گے کہ بیاللہ کے بزديك بزم غصى بات ب كمةم وه كهوجوخود نه كروادرانبياء كرام اللد تعالى كغضب كاكل نہیں ہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کے انعام یافتہ لوگوں میں سرفہرست ہیں جیسا کہ ہم آیت کر یمہ پہلے ذ کر کر چکے ہیں۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ياايها الذين أمنوا ان جآء كم فاسق بنبا فتبينوا. ترجمہ:اےایمان دالوں اگر آئےتمہارے پاس کوئی گناہگارخبر لے کرتو تحقیق کر لوليعنى فورأيقين نهرويه حالانکہ انبیاءکرام کی شان بیہ ہے کہ جو بھی خبر دیں اس پریقین کرنالا زم ہوتا ہے جیسا کہ ہم نے پہلے آیت کریمہ ذکر کی۔ يكون الرسول عليكم شهيدا. اس آیت سے پتہ چکتا ہے کہ نبی پاک علیقتہ کی ہرخبر داجب القول ہے اگر معاذ اللّٰدوہ گنا ہگار ہوں تو قرآن کا تکم ہے گنا ہگار کی بات پریقین نہ کروتو پھرلازم آئے گا کہ انبیاء کرام کی کسی بات پریقین نہ کیا جائے ۔حالانکہ بیلا زم باطل ہے لہذاملز دم بھی باطل ہے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: لا يعصون الله ماامر هم ويفعلون مايؤمرون. ترجمہ: فرشتے نہیں نافرمانی کرتے اللہ کی جو بات فرمائے اُن کواور وہی کا م کرتے ہیں جس کا اُن کوتکم ہو۔

وجهاستدلال: جب فرشتے اللہ کی نافر مانی نہیں کرتے تو انبیاء کرام تو فرشتوں سے بھی افضل ہیں تو ن ہے بر کام کیے صادر ہو سکتے ہیں۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ان الله اصطفى آدم و نوحاً وال ابراهيم وال عمران على العلمين. ترجمہ: بے شک اللہ نے پیند کیا آ دم کواورنوح کواورا براہیم کے گھر کواور عمران کے گھر کوسارے جہان ہے۔ تواس آیت کریمہ سے ثابت ہوا کہ انبیاءکرام کارتبہ فرشتوں سے زیادہ ہے جب فرشتے اللہ رب العزت کی نافر مانی نہیں کرتے تو انبیاء کرام جن کی شان اُن سے بھی زیادہ ہے وہ بھی ہرگز اللہ کی نافر مانی نہیں کر سکتے۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: وكلأ فضلنا على العلمين

ترجمہ: اور سب کوہم نے ہزرگی دی سارے جہان والوں پر۔ اس آیت کریمہ سے بھی ثابت ہوا کہ انبیاءکرام فرشتوں سے بھی افضل ہیں توجب فرشتة معصوم میں توانبیٰ ءکرام گنا ہگار کیے ہو سکتے ہیں تو مندرجہ بالا آیات کریمہ ہے ثابت ہو گیا کہ انبیاء کرام کو طاغوت کہنا اور ہرے کا موں کا مرتکب کہنا بہت بڑا کفرہے۔ مولوی غلام الله خان نے اپنی کتاب 'جواہر القرآن' میں لکھا تھا کہ انبیاء کو طاغوت کہنا جائز ہے تو اس کی کتاب کے جواب میں عبدالشکورتر مذی نے ایک کتاب ' ہدایۃ الحیر ان فی جواہرالقرآن' ککھی اس کتاب میں اس نے بیتو لکھا کہ بیلفظ بولناا نبیاء کے لئے جائز نہیں

ادر صرف ای بات پرز در لگاتا رہا کہ انبیاء کو طاغوت نہیں کہنا چا ہے لیکن بداس کو یہ کہنے کی جراکت اور توفیق نہ ہوئی کہ وہ اپنی کتاب میں بیکھردیتا کہ ایسا لفظ بولنا گتاخی ہے اور انبیاء کرام کی شان میں گتاخی کفر ہے ۔ بلکہ تر خدی کے شخ الاسلام اور اُس کے استاد محتر محسین احمد مدنی اپنی کتاب شہاب تا قب میں کہہ چکے ہیں کہ ''جو الفاظ موہ متحقیر ذات سرور دو عالم ہوں اُن سے بھی بولنے والا کا فر ہوجا تا ہے اگر چہ نیت تحقیر کی نہ تھی کی ہو' تو تر خدی کو کم از کم اب استاد کی بات کا لحاظ کر تے ہوئے غلام خان کو کا فرکہنا چا ہے تھا لیکن اس نے گتان رسول علیف کا جو شرعی تھم تھا دیو بندی ہونے کی وجہ سے اور اپنے ہم مسلک ہونے کی رعایت کرتے ہوئے لگانے سے انکار کردیا۔



بحث متعلقة تحذير الناس

مدرسہ دارالعلوم دیو بند کے بانی مولوی قاسم نانوتوی نے ایک کتاب کھی''تحذیر الناس''اس میں اس نے کتاب کا آغاز اس بات سے کیا کہ خاتم انہیین کامعنی آخری نبی لینا بیڈوام کانظر بیہ ہے عقل مندوں کانظر میں ہیں ۔ہم ذیل میں اس کی اصل عبارت پیش کرتے

چنانچہ وہ لکھتے ہیں کہ بعد حمد وصلوٰ ۃ کے قبل عرض جواب گزارش بیہ ہے کہ اول معنی خاتم انبیین معلوم کرنے جاہمیں تا کہ نہم جواب میں پچھ وقت نہ ہوسوعوام کے خیال میں تو رسول اللہ کا خاتم ہو ہایں معنی ہے کہ آپ کا زمانہ انبیاء سابق کے زمانہ کے بعد اور آپ سب

میں آخری نبی ہیں اس کے بعد لکھتے ہیں مگر اہل فہم پر روشن ہو گا کہ تقدم یا تاخر زمانی میں باالذات پچھ ضیلت نہیں اس کے بعد لکھتے ہیں پھر مقام مدح میں ولكن رسول الله خاتم النبيين. فرمانا اس صورت میں کیونکر صحیح ہوسکتا ہے ہاں اگر اس دصف کو اوصاف مدح میں ے نہ کہیےاوراس مقام کو مقام مدح قرار نہ دیکھنے تو البتہ خاتمیت باعتبار تاخر زمانی صحیح ہو سکتی ہے اس کے بعد وہ لکھتا ہے گرمیں جانتا ہوں کہ اہل اسلام میں سے کسی کو بیربات گوارہ نہ ہوگ کہ اس میں ایک تو خدا کی جانب نعوذ باللہ زیادہ گوئی کا وہم ہے آخر اس صفت میں اور قد وقامت شکل درنگ حسب دنسب سکونت وغیرہ اوصاف میں جن کونبوت یا ادر فضائل میں

سچھ دخل نہیں کیا فرق ہے جو اس کو ذکر کیا اور وں کو ذکرینہ کیا دوسرے رسو**ل ا**للہ کی جانب نقصان قدر کا احمال کیونکہ اہل کمال کیلئے کمالات ذکر کیا کرتے ہیں اورایسے ویسے لوگوں کے اس قتم کے احوال بیان کرتے ہیں۔ (تحذیر الناس صفحہ 3) قارئين كرام ايك طرف تحذير الناس كى عبارت ديكھيں اور دوسرى طرف مفتى شفيع کی چندعبارات بھی دیکھیں جوہم ابھی پیش کرر ہے ہیں۔ (ہم اخصار کی خاطر عربی عبارات کااردوتر جمہ پیش کریں گے) مفتی شفیع اپنے رسالہ ہدیۃ المہدین میں لکھتے ہیں اور امید ہے کہتم اس گفتگو ے تمجھ گئے ہو گے کہ لغت عربی اس پر حاکم ہے کہ **آیت میں جو لفظ خاتم ا**لنہین ہے اس کے متنی آخری نبی ہیں نہ پھواور۔ (ہدیۃ المحدین صفحہ 21) ای کتاب کے صفحہ (24) چوہیں پر مفتی شفیع لکھتا ہے '' پس آیت کے معنی بحکم لغت وبلحاظ قواعد عربیہ بغیر کسی تاویل و تخصیص کے بیہ <del>میں</del> کہ حضور انور اللہ کے رسول اور انبیاء میں سب ہے آخر ہیں''۔

ای کتاب کے ای صفحہ پر کہتا ہے' دیکھوحضور نبی کریم ﷺ نے فرمایا کہ میرے بعد کوئی نی نہیں لفظ خاتم انبیین کی کیسی تفسیر فرمادی''۔ ادرای کتاب کے صفحہ( 27) ستائیس پر مفتی شفیع لکھتا ہے۔'' بیر ساٹھ اساء ہیں اصحاب نبی کریم کے ان میں خلفا ء راشدین بھی ہیں اورعشرہ مبشرہ کے اکثر حضرات بھی ادر دحی کے کا تب بھی اور دوسر ے اصحاب بھی اور ہم یقین کے ساتھ جانتے ہیں کہ اگر دنیا مع این تمام کا بَنات کے ان میں ہے ایک کے ساتھ بھی وزن کی جائے تو اس ایک صحابی بی کا دزن زیاده ہوگا پس بیتمام حضرات تفسیر مذکور بر شاید <del>م</del>یں ادران تمام

حضرات ہے آیت کی تفسیر اورتشریح میں روایات مروی ہے اور ہمیں عقائد واعمال میں اتھی کو پیشوا بنا ناکا فی ہے'۔ پر مفتی شفع شفاء *شریف سے لکرتے ہیں اُ*مت نے اجماع کیا ہے کہ پیکلام اپنے ظاہر معنی برحمول ہے جوان سے مفہوم ہوتا ہے وہی مراد ہے نہ اس میں کوئی تا ویل ہے نہ تحصیص تو پچھ شک نہیں کہ بیرسب فرقے قطعاًا جماعاً سمعاً کا فر ہیں۔ مفتی شفیع کی مذکورہ عبارات سے چند چیزیں ثابت ہوتی ہیں لغت دقواعد عربی ادر احادیث کثیرہ اور آثار صحابہ وتابعین سب سے ثابت ہے کہ آیت کریمہ میں لفظ خاتم انہین کے معنی بیہ ہیں کہ حضور سب میں آخری نبی ہیں حضور پر نبوت ختم ہوگئی۔اور امت کا اس پر اجماع ہے کہاس آیت سے آخری نبی والامعنی ہی مراد ہے اور جواس معنیٰ کا انکار کرے وہ کا فر ہے۔ کیونکہ اس آیت کا ظاہری معنی آخری نبی ہے نہ کہ بالذات نبی۔ اور مفتی شفیع نے روح المعانی سے عبارت نقل کی ہے ، کہ امت نے خاتم کے یہ معنی مراد ہونے پراجماع کیا ہے اس کے خلاف دعویٰ کرنے والا کا فر ہے۔اور اگر اصرار کر بے تو اس کوتل کر زیا جائے۔ روح المعانی کی بیرعبارت ہم نے بھی اس تماب سے پہلے حصے میں نقل کی ہے علامہ آلوی فرماتے ہے کہ نبی یا کے علیقہ کا خاتم انبین ہونا اس پر قر آن مجید گواہ ہے اور اس پر حدیث پاک دلالت کرتی ہے اور اس پر اجماع امت بھی ہے تو قرآن وحدیث میں جس ختم نبوت کا ذکر ہے وہ ختم نبوت زمانی ہے نہ کہ <sup>ز</sup>اتی ۔ اور قاسم نانوتوی جو میں وہ آیت کامعنی پیرتے ہیں کہ نبی یاک بالذات نبی ہیں اور باقی اندیاء کرام آپ کے دسیلہ سے نبی بنے اور نانوتو می صاحب میر بھی کہتے ہیں اگر اس

#### 111

آیت کریمہ کامعنی سیہو کہ نبی کریم آخری نبی ہیں تو خدا کی جانب زیادہ گوئی کا دہم ہوتا ہے اور آیت کریمہ میں باہمی طور پر بے ربطی پیدا ہوجاتی ہے۔اورلکن کے ماقبل اور مابعد میں کوئی ربط ہیں رہتاای طرح وہ بیجی کہتا ہے کہ آخری نبی ہونا تواپیے بی سلے جیسے کسی کی قد وقامت شکل درنگ ۔جس طرح ان امورکواس کی فضلیت میں دخل نہیں ،اس طرح نبی پاک علیق کے س آخرى نى ہونے كوآپ كى فضيلت ميں تچھدخل نہيں۔ کیکن اس کے برعکس مولوی ادر کیس کا ندھلوی اپنی کتاب ختم نبوت میں لکھتے ہیں۔ کہ آیت مذکور کی تفسیر خود قرآن مجید سے یہی ثابت ہوتی ہے کہ نبی پاک آخری نبی ہیں۔ چنانچہ مولوی ادر لیس کا ندھلوی کی پوری عبارت اس طرح ہے'' کہ خاتم انہیں کے جو معنیٰ ہم نے بیان کئے ہیں لیعنی آخراکنہیں تمام آئمہ لغت اور علمانے عربیت اور تمام علمائے شریعت،عہد نبوت سے لے کراب تک سب کے سب یہی معنی کرتے آئے ہیں۔ان شاءاللہ ثم ان شاءاللَّدا یک حرف بھی کتب تفاسیر اور کتب احادیث میں اس کے خلاف نہ ملے گا (صفحہ 21) اس کے بعد ادر لیس کا ندھلوی صاحب لکھتے ہیں کہ اس آیت کی دوسری قراءت

ے ہمارے بیان کردہ معانی کی تائیرہوتی ہے۔ دوسری قراءت ریہے۔ ولكن نبيا ختم النبيين. لیکن آپ ایسے نبی ہیں جنہوں نے تمام نبیوں کوختم کر دیا بیقراءت حضرت عبداللّٰہ بن مسعود کی ہے جو تمام تفاسیر معتبر ہ میں منقول ہے اس قراءت سے وہ تمام تاویلات اور تح یفات بھی ختم ہو جاتی ہیں جو مرزائی جماعت نے خاتم اکنہیں کے لفظ میں کیں۔ (مسك الختام صفحه 21) مولوی ادر لیس کا ندھلوی کے اس اقتباس سے معلوم ہوا کہ آیت کریمہ کامعنی آخری

119

نبی کے علاوہ کوئی اور کر دینا تحریف ہے توجو مولوی قاسم نا نوتوی نے اس آیت کریمہ کا معنی بالذات نی کیا ہے گویا قرآن مجید کی تحریف اور تفسیر بالرائے ہے۔اور تفسیر بالرائے کرنے والوں کے بارے میں خود قاسم نانوتو کی صاحب نے حدیث نقل کی ہے کہ من فسرالقرآن برأيه فقد كفر. ادریس کا ندھلوی نے آیت کریمہ کی تفسیر میں بیر حدیث بھی نقل کی ہے کہ سرکارعلیہ السلام نے ارشاد فرمایا: انه سيكون في امتى كذابون ثلاثون كلهم يزعم انه نبي وانا خاتم النبيين لا نبى بعدى. ترجمہ بتحقیق میری امت میں تمیں بڑے دجال اور کذاب ظاہر ہوں گے ہرا یک کا زعم بیہ دگا کہ میں نبی ہوں اور حالانکہ میں خاتم انبیین ہوں میرے بعد کوئی نبی ہیں۔(مسلم) اب دیکھیے مولومی ادر لیس صاحب کی اس عبارت سے بھی ثابت ہو گیا کہ نبی پاک صلا ہے ہے اس آیت کا یہی معنی بیان فرمایا کہ میں آخری نبی ہوں کیکن مولوی قاسم نانوتو ی علیہ بے اس آیت کا یہی معنی بیان فرمایا کہ میں آخری نبی ہوں کیکن مولوی قاسم نانوتو ی صاحب فرماتے ہیں کہ عوام کے خیال میں خاتم انہین کا بیمنی ہے کہ نبی یا کے خلی<sup>سی</sup> آخری ہیں مگراہل فہم برردشن ہوگا یہ تقدم یا تاخرز مانی میں بالذات بچھ فضلیت نہیں۔ اب دیکھئے کا ندھلوی صاحب نے تسلیم کیا کہ سرکا تطلیقیج نے آیت کامعنی آخری نبی بیان فرمایا ہے اور مولوی نانوتوی صاحب اس کوعوام کا خیال قرار دے رہے ہیں اور فرماتے ہیں کہ اہل فہم کے نزدیک بیہ عنی درست نہیں ۔ گویا نانوتو ی کے نز دیک جواس آیت کا معنی آخری نبی کرے وہ اہل فہم نہیں۔اب نانوتو ی کی عبارت سے بیدلازم آیا کہ نبی پاکے علی<sup>ے پہ</sup> معاذ اللہ اہل فہم نہیں یہ کیونکہ اس نے عوام اور اہل فہم کا تقابل کیا ہے۔اس کتاب کے پہلے

جسے میں ہم نے اسی چیز کی ایک مثال دی تھی کہ اگر کوئی یہ کہے کہ مولومی سرفراز کا بیہ خیال ہے اور اہل نہم کا بیرخیال ہے تو اس سے لازم آئے گا کہ مولوی سرفراز صاحب اہل فہم نہیں کیونکہ یہاں تقابل آ گیا مولوی سرفراز کا اور اہل قہم کا۔ ای طرح یہاں بھی نانوتو ی صاحب نے تقابل کر دیا اور خاتم النبیین کامعنی آخری نبی کرنے دالوں کو اہل فہم کے مقابلے میں ذکر کیا ہے تو گویا اس نے نبی پاک چیلی کو بھی اہل فہم ماننے سے انکار کردیا۔ کیونکہ اس کے نز دیک جو بھی اس آیت کامعنی آخری نبی شمچھ وہ اہل فہم نہیں یہ تو سرکا یک<u>ا س</u>ج کواہل فہم نہ ماننا اس سے بڑا کفرادرکون ساہوسکتا ہے۔ ممکن ہے کوئی کہے بیتو لز دم کفر ہے التزام کفر تونہیں یو چھرنا نوتو می صاحب کو کا فر

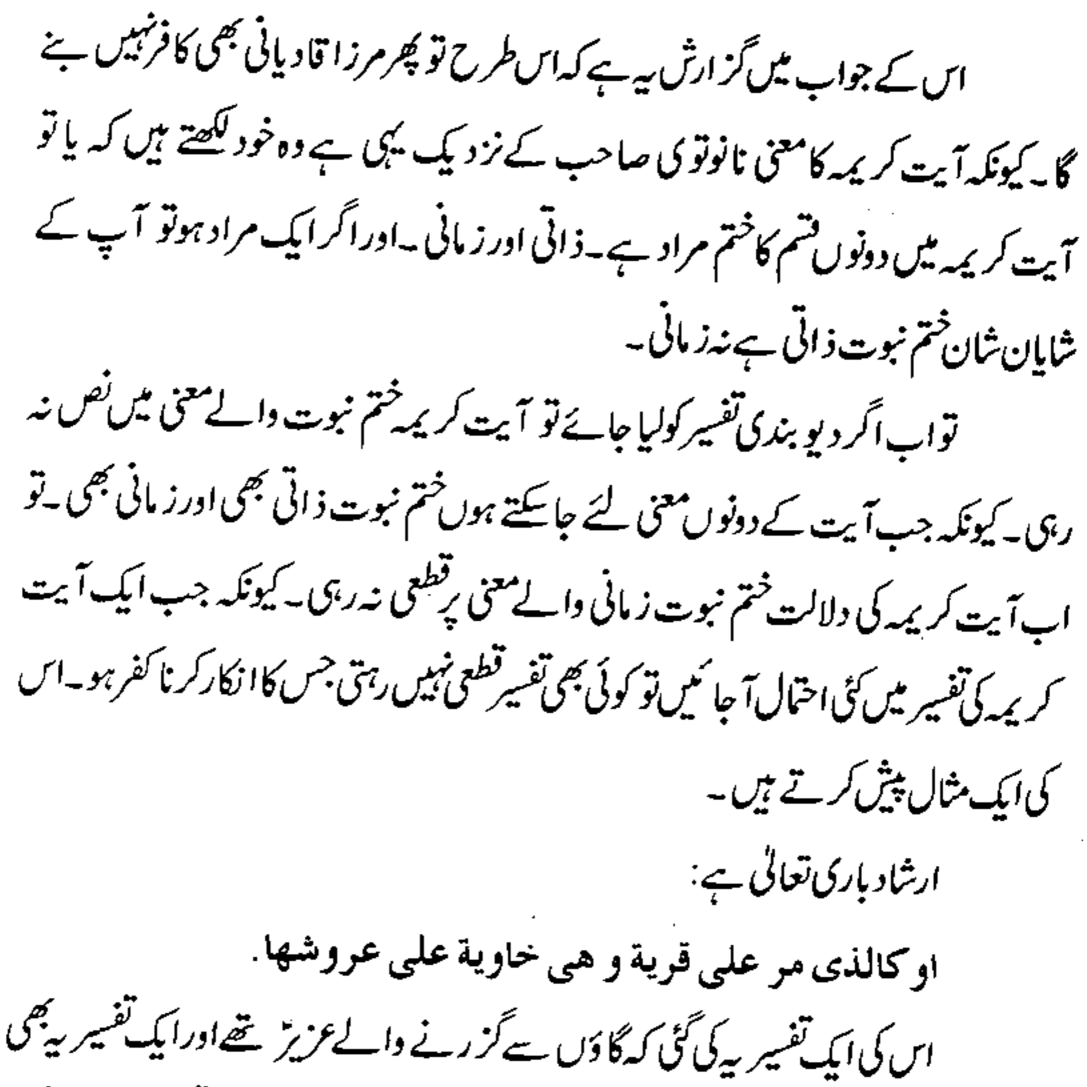
کیوں کہا جاتا ہے۔توجوابا گزارش ہے کہ نانوتو ی صاحب کوان کی زندگی میں رسائل لکھ کر

بار بار متوجہ کیا گیا مگر انھوں نے پھر بھی توبہ نہ کی ۔توجب ایک آ دمی سے کفریہ بات صادر ہو

جائے اور باوجود توجہ دلانے کے گفریہ بات سے توبہ نہ کرئے تو یہ التزام گفرین جاتا ہے۔اور خود مولوی اشرف علی تھانوی نے تشلیم کیا ہے کہ جب مولانا نانوتوی نے تحذیر الناس ککھی تو

ہندوستان میں کسی نے ان کی موافقت نہ کی بجز مولا ناعبد الحکی کے۔ (افاضات یومیہ جلد 2) تو تھانوی کی اس عبارت سے ثابت ہوا کہ مولوی نانوتو می صاحب کے اس رسالے کی جمہورعلاء نے مخالفت کی ہے۔ ایک اور شے کاازالہ: ممکن ہے کوئی کیے کہ جن احادیث میں خاتم اکنہیں کامعنیٰ آخری نبی کیا گیاوہ اخبار احادين ادرا خباراحاد ظنى ہوتى ہيں ادرطنى كامنكر كافرنہيں ہوتا لہذا نانوتو ى صاحب بھى كافر نہیں ہو سکتے ۔

mri -



کی گئی ہے کہ اس سے مراد کوئی کافر آدمی ہے ۔اب کوئی آدمی ایک تفسیر کا انکار بھی کرد ہے۔مثلاکوئی کہہ دے او کالذی مرعلی قربہ سے مرادعز نرمبیں ہیں تو اس کو کا فرمبیں کہاجا سکتا کیونکہ اس کی اورتفسیر جمی موجود ہے۔ جب نانوتو کی صاحب نے بیرکہا کہ خاتم انبیین کامعنی آخری نبی بھی ہوسکتا ہے اور فیض رساں نبی بھی ہوسکتا ہے تو پھر آخری نبی والے معنی کا انکار کرنا اگر اس کی تفسیر قبول کی جائے تو کفر ہیں رہتا۔ حالانکہ نانوتوی خودای کتاب سے صفحہ نمبر 3 برآخری نبی والے معنی کوغلط قرار دے

**m**rt

چکا ہے اور کہتا ہے کہ بیہ معنی مراد کینے سے کلام میں بے ربطی پیدا ہوجاتی ہے ،سرکار کی شان ظاہر ہیں ہوتی اور کہتا ہے کہ اہل کمال کے کمال بیان کیے جاتے ہیں نہ کہ آخری ہونا۔ تو اس کی عبارتیں بھی متضادی ہیں۔اس کی تکفیر کی وجہتو بیہ ہے کہاس نے قرآن مجید کے معنی منقول ومتواتر کوخیال عوام قرار دے دیا۔تو پھراگریہی تفسیر نانوتو ی کرے اور کیے کہ بیآیت کریمہ آخری نبی والے معنی پر دلالت نہیں کرتی تو اس کو حجتہ الاسلام کہا جائے اور یہی معنی مرزا غلام احمہ قادیانی کرےتواس کو کا فرقر اردیا جائے بیتو بڑی زیادتی ہے۔اس پرتو بیآیت کریمہ کچی آتی تلك اذا قسمة ضيزي. پھرنانا توی نے بیہ کہا کہ سرکا روایشہ کے شایان شان ختم نبوت مرتبی ہے نہ کہ زمانی اوریمی بات مرزا قادیانی بھی کرتا ہے۔اب دیوبندی حضرات کیا فرماتے ہیں کہ جب ختم النوت دالی آیت کامعنی ہو گیا۔ بالذات نبی اوراحادیث جوسر کا بقایتی کے آخری نبی ہونے پر دلالت کرتی ہیں وہ ویسے اخبار احاد ہیں اور اخبار احاد ظنی ہوتی ہیں اور ظنی کا انکار کفرنہیں

ہوتا۔ پھرتم مرزا قادیانی کوئس دلیل سے کافر کہتے ہو۔ کیونکہ تمہارے پیشوا کے نز دیک تو آیت کریمہ خاتم انبین کامعنی فیض رساں نبی ہے۔تو پھراس معنی کوتو قادیانی بھی شلیم کرتا ہے اور وہ کہتا ہے کہ نبی پاک کے فیض سے تو پہلے بھی لوگ نبی بنے رہے اور میں بھی بن گیا تو جب تک تو نا نوتوی کی قربانی نه دوتم اس کو کا فرنہیں کہہ سکتے ۔ کیونکہ ان دونوں کا کفر آپس میں لازم وملزوم ہے۔تو ایک کے كفر كا اقر اركرنا اور دوسرے كو ججة الاسلام ماننا اور بزرگان دين میں شار کرنااوراس کوامت کی بزرگ ہستیوں میں سے قرار دینا بہت بڑی بے دینی ، بے ایمانی ادر ناانصافی ہےادر تو اعد شرعیہ کے ساتھ مذاق ہے کہ قاد یانی کی کتب کوتو کفروفسادات کا منبع

قرار دیاجائے اور تحذیر الناس کو تصنیف لطیف اور قرآن وحدیث کا مغز قرار دیاجائے۔ اس امر کی وضاحت کے لئے ہے کہ قرآن مجید میں اگر کسی آیت کی تخصیص ہوجائے تو اس آیت کا انکار کرنا کفڑ ہیں رہتا۔ تو اس کی ہم ایک مثال پیش کرتے ہیں۔ ارشاد باری تعالی ہے: واست شہدوا شہیدین من رجال کہ مغان لم یکو نا رجلین فرجل وامواتن. ترجمہ: اور گواہ کرودوشاہدا پنے مردوں میں سے پھر اگر نہ ہول دومرد تو ایک مرددو عورتیں۔ والتی یاتین الفاحشة من تسآن کم فاست شہدوا علیمی آر بعد منکم. ترجمہ: جو ہدکاری کرئے تمہارے عورتوں میں سے گواہ لاؤ ان پر چار مردا پنوں



تو پہلی آیت کریمہ سے ثابت ہوتا ہے کہ ہرمعاطے میں دومردوں کی یا ایک مرداور دوعورتوں کی گواہی کافی ہے۔اور دوسری آیت کریمہ ہے ثابت ہوتا ہے۔ کہ زنا کے بارے میں نہ دومردوں کی گواہی قبول ہے اور نہ عورتوں کی یتو اس سے ثابت ہوا کہ پہلی آیت کریمہ میں تخصیص ہو چکی ہے۔لہذا اگر کوئی آ دمی پیہ کہہ دے کہ مرداورعورت کی گواہی برابر ہے۔تو أيسه كافرنبيس كهاجاسكنا كيونكه عام مخصوص لبعض كاانكار كفرنبيس هوتا ياوربعض صورتيس اليمي بھی ہیں۔جہاں صرف عورت کی گواہی کافی ہے۔مثلا بچہ پیدا ہونے کے بارے میں ۔اس طرح رمضان شریف کے بارے میں اگر آسان ابر آلود ہوتو ایک مردادرایک عورت کی گواہی

**\*\*\***^

وہاں برابر ہے۔ تو ای طرح آیت کریمہ ختم النہین میں اگر دونوں معنی مراد ہوں یعنی ختم نبوت زمانی بھی اور ختم نبوت ذاتی بھی یو پھر اس آیت کے منکر کو کا فرنہیں کہ یکیں گے۔ کیونکہ پھر تو آیت کی دلالت ختم نبوت زمانی والے معنی پر قطعی نہیں رہے گی۔ اور جب کسی آیت کی دلالت ایک معنی پر قطعی نہ ہواور اُس کے مدلول میں کئی احتمالات نکل سکتے ہوں۔ پھر اُس کا انکار کرنا کفرنہیں رہتا۔

ای وجہ سے اُستاذ الاسا تذہ حضرت قبلہ مولا نا عطامحد بندلوی رحمۃ اللہ علیہ ایک سوال فرماتے سے کہ آیت کریمہ خاتم النہیں میں لفظ النیس میں نبی پاک تلیقہ داخل ہیں یا نہیں اگر داخل ہوں تو نبی پاک تلیقہ کا اپنا خاتم ہونالازم آئے گا اور اگر النہیں میں نبی پاک تلیقہ داخل نہ ہوں تو بی عام مخصوص البعض بن جائے گا۔ اور عام مخصوص البعض ظنی ہوتا ہے داور ظنی کا انکار کفر نہیں ہوتا۔ پھر استاد صاحب قبلہ اس سوال کا جواب دیتے ہوئے ارشاد فرماتے سے کہ یہاں عقل مخصوص ہے اور جب کی آیت کا خصص عقل ہوتو اُس آیت کے اندا جو عموم ہے اُس کی قطعیت ختم نہیں ہوتی۔ وہ عام غیر مخصوص البعض کی طرح قطعی

ہوتا ہے۔لہذا یہاں بھی آیت کریمہ طعی ہوگی۔اوراس کاانکار کرنا کفر ہوگا۔تو ہارے مخدوم محترم مولانا سرفراز خان صاحب صفدر فاضل ديو بندارشادفر ماتيح بين كهآيت كريمه خاتم النبیین میں حضرت نانوتوی کے نزدیکے ختم نبوت ذاتی مطابقتاً مراد ہے اورختم نبوت زمانی التزاماً مراد ہے تو ہم أن كى اس بات كے جواب ميں أنہيں كے بزرگ عالم دين مولوى ادر لیس کا ندھلوی کی ایک عبارت اُن کے رسالہ ختم نبوت سے پیش کرتے ہیں وہ نبی پاک متلاقیہ کی حدیث پاک نقل کرتے ہیں۔ کہ نبی پاک علیہ الصلوٰ ۃ والسلام نے ارشاد فرمایا۔ أنًا خاتم النبيين لا نبي بعدي.

ترجمہ: میں خاتم انبیین ہوں میرے بعد کی تتم کا کوئی نبی ہیں۔ اس کے بعد مولوی ادر لیں لکھتے ہیں۔اس روایت میں بھی خاتم انبیین کے بعد ہملہ لانبی بعدی بطور تغسیر مذکور ہے اور اسی وجہ سے اس جملہ کا پہلے جملہ پرعطف نہیں کیا گیا س لیے کہ بلاغت کا قاعدہ ہے کہ جب جملہ ثانیہ جملہ اولی کے لیے عطف بیان ہوتو پھر عطف ناجائز ہوجاتا ہے۔ای لئے کہ عطف نسق چاہتا ہے تغایر کواور عطف بیان چاہتا ہے كمال اتحاد كواوركمال وحدت اورمغايرت جمع نهيس ہو سکتے۔ اس سلسلے میں مولوی ادر لیس نے ایک اور حدیث بھی نقل کی ہے: عن اببي هريرة قال قال رسول الله عُلَيْنَيْ مثلي و مثل الانبياء كمثل قصر احسن بُنيانه ترك منه موضع لبنة فطاف به النظار يتعجبون من حسن بنيانه الاموضع تلك اللبنة فكنت انا سددت موضع اللبنة ختم بي البنيان و ختم بي الرسل وفي رواية فَانا اللبنة وانا خاتم النبيين. (متفق عليه، مشكوة شريف، باب فضائل سيد المرسلين صلوّة الله وسلامه عليه)

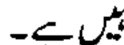
ترجمہ: ابو ہریرہ ﷺ ہے روایت ہے کہ نبی پاک علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا کہ میری ادرانبیاء گزشتہ کی مثال ایک ایسے <sup>ک</sup>ل کی <sup>ہ</sup>ے جونہایت خوبصورت بنایا گیا ہوگر اُس میں ایک اینٹ کی جگہ چھوڑ دی گئی ہو لوگ تعجب سے اس کل کو دیکھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ایک اینٹ کی جگہ کیوں چھوڑ دی گئی؟ سومیں نے اس اینٹ کی جگہ کو پُر کر دیا ادر وہ عمارت مجحه پرختم ہوئی اوررسولوں کا سلسلہ بھی مجھ پرختم ہوا۔ ادرا یک روایت میں ہے کہ قصرِ نبوت کی وہ آخری اینٹ میں ہی ہوں اور میں نبیوں کاختم کرنے والا ہوں۔

اس طرح ادریس کا ندهلوی اس رسالہ کے صفحہ 29 پر ککھتے ہیں کہ سلم شریف ادم تر مذی اور نسائی شریف میں حدیث ہے کہ نبی پاک علیقہ نے ارشاد فرمایا۔ کہ مجھ چھ(6) چز دں میں دوسرے انبعاء پر فضیلت دی گئی ہے۔جن میں سے چھٹی بیہے کہ ختسہ ہے النبيون يعني مير ب سماتھ ني ختم ڪرد يئے گئے۔ مولوی ادر یس کا ندھلوی ترجمہ کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ دہاں بچائے خاتم انبیین کے بیلفظ رکھ کربتادیا کہ خاتم النبین سے یہی مراد ہے نہ چھاور۔ اب اس عبارت سے مولوی سرفراز صاحب کارد ہوجا تا ہے جو کہتے ہیں اس آیت میں ختم نبوت زمانی التزامآمراد ہے اور ختم نبوت مرتبی مطابقتاً مراد ہے۔کیکن مولوی سرفراز کے پیشوامولوی ادر لیس کہدر ہے ہیں کہ خاتم النہین سے مراد آخری نبی ہی ہے نہ پچھاور۔ اور مولوی نانوتوی صاحب فرماتے ہیں کہ آیت کریمہ خاتم انہین میں اگر اس کا <sup>مع</sup>نیٰ آخری نبی کیا جائے تو اس آیت سے *سر*کار علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کی *تعریف* ثابت نہیں ہوتی اور اِی طرح اپنی کتاب تحذیرالناس کے صفحہ 3 پر کہتے ہیں کہ اہل کمال کے کمالات بیان کئے

جاتے ہیں اورا یسے ویسے لوگوں کے اس قشم کے حالات بیان کئے جاتے ہیں یعنی آخری ہوتا۔ اب نانوتوی صاحب کا بیرخیال ہے کہ آیت کریمہ سے مرادا گر آخری نبی والامعنی ہوتو سرکار عليه السلام كي شان ظاہر ہيں ہوتى اور آپ كى مدح ثابت نہيں ہوتى \_جبكہ نبى باك عليه السلام خودار شادفر مارہے ہیں کہ جھےاللہ تعالیٰ نے جومر بنے عطافر مائے ہیں اُن میں سے ایک مرتبہ ریہ سی ہے کہ میں سب سے آخری نبی ہون۔ نبی پاک علیہ السلام آخری نبی دالے وصف کو فضلیت کے مقام میں ذکر کررہے ہیں اور نانوتو ی صاحب کہتے ہیں کہ آخری نبی ہونے میں کوئی فسیلت نہیں تو گویا نانوتوی نے نبی پاک علیہ الصلوٰۃ والسلام کی تکذیب کی ہے۔اور نجم

**~**٢∠

ے عليہ الصلوق والسلام كى تكذيب كرنا كفر ہے۔ (جيسا كم سيم الرياض ، شفا شريف اور كارم المسلول وغيرہ كتب ميں اس كى تصريح ہے) نا نوتوى نے بيد بيحى كہا تھا كہ آخرى ہونا ايدا وصف ہے جو ايسوں و يسوں ميں پايا جاتا محالا نكه بى پاك عليہ الصلوة والسلام نے بيد وصف خود ايت لئے بيان فرمايا تو گويا بى پاك بيكوا يداويدا كہا۔ اب بى پاك عليہ الصلوة والسلام كوا يدا و يہا كہنا اگر كفر نہيں تو مولوى سرفر از خرب ارشاد فرما كيں كہ كفر كو كى سينگ ہوتے ہيں؟ اسى طرح مولوى ادر ليں صاحب نے ايسا ورحد يث نقل كى ہے۔ ايسا دور ما كيں كہ كفر كو كى سينگ ہوتے ہيں؟ اسى طرح مولوى ادر ليں صاحب نے ايك اور حديث نقل كى ہے۔ مو انه لا نہ بى بعدى (بخارى شريف) مركا عليف نے ارشاد فرمايا كہ بنوا سرائيل كے معاطات انبياء كرام چلايا كرتے تھ سركا عليف ہي نوت ہوتا اس كى جگہ كو كى اور نبى مبعوث ہو جاتا اور ميرے ايد كو كى نبى



ای طرح حدیث شریف میں ہے اگر میرے بعد کوئی نبی ہوتے تو حضرت عمر - 2- 3 عن عقبة ابن عامر قال قال رسول خليلة لوكان بعدى نبى لكان عمر. (الترمذي) ایک روایت میں ہے کہ کمی میرے ساتھ وہی نسبت ہے جو ہاردن کومویٰ کے ساتھ تھی مگرمیر ہے بعد کوئی نی نہیں۔

كما قال عليه السلام اما ترضى ان تكون منى بمنزلة هارون من

۳r موسلي الا انه لا نبي بعدي . (بخاري، سلم) اس طرح بخاری وسلم میں حدیث ہے: وانا العاقب و العاقب الذي ليس بعده نبي. اورایک حدیث شریف میں ہے: لم يبق من النبوة الا المبشرات. (منداتم) اورايک روايت ميں ہے: ان الرسالة والنبوة قد انقطعت فلارسول بعدى ولانبي. (الترمدي) بے شک نبوت درسالت منقطع ہوگی میرے بعد نہ تو کوئی رسول ہے اور نہ نبی۔ تو مولوی ادر ایس کا ندهلوی صاحب فر ماتے ہیں کہ بیتمام احادیث لفظ خاتم کی تغسیر میں ہیں یو مولوی سرفراز صاحب فرماتے ہیں بقول نانوتو کی آیت کریمہ میں ختم النوت زمانی التزامامراد ہےاورختم نبوت مرتبی مطابقتأ مراد ہے۔تو مولوی سرفراز صاحب جو نانوتو ک ے دلیل صفائی ہیں ارشا دفر ما <sup>ن</sup>میں کہان کے پیشوا مولو**ی** ادر ایس کا ندھلوی لکھتے ہیں کہ آیت

کریمہ خاتم کی تفسیر میں بہت ساری احادیث ہیں جواس معنی پردلالت کرتی ہیں کہ حضور علیہ السلام کے بعد کوئی نی نہیں۔ اس کا مطلب تو پھریہ ہوا کہ نبی یا کے متالینہ نے آیت کی جوخود تفسیر فرمائی اور آیت کریمہ کا جومعنی سمجھا دہ تو التز اما مراد ہوجائے اورجس تفسیر کا کتب احادیث میں کوئی نشان بکا نہیں ماتا اور نہ ہی کسی لغت اور تغسیر کی کتاب میں ملتا ہے وہ مطابقتا مراد ہوجائے۔ ای کارازتو آید ومردان چنیں کنند خود نا نوتوی میا حب تحذیر الناس میں لکھتے ہیں اگر بوجہ کم التفاقی بڑوں کا نہم کم

mrg.

ضمون تک نہیں پہنچا تو ان کی شان میں کیا کمی آگئی۔اور اگر ایک طفل نا دان نے علطی سے تھیک بات کہہ دی تو کیا اتن بات سے وہ عظیم الثان ہو گیا۔ آگے وہ لکھتا ہے۔ گاہ باشد کہ کودک نادان بغلط بر ہدف زند تیرے دوسری گزارش بید که التزاما تواور آیات بھی ختم نبوت زمانی پردلالت کرتی ہیں تو پھراس آیت کی دلالت میں اور دوسری آیات کی دلالت میں کیافرق رہا؟ مثال کے طور پر آیت کریمہ اليوم اكملت لكم دينكم . اورآ يت كريمه يا يها الذين امنوا هل ادلكم على تجارة تنجيكم من عذاب اليم تو منوا بالله و رسوله. ای طرح آیت کریمہ قل يا يها الناس اني رسول الله اليكم جميعاً.

وما ارسلنك الاكافة للناس. تو پھران آیات کریمہ میں جوختم نبوت زمانی کیلئے نص نہیں ہیں۔اور آیت کریمہ ولكن رسول الله و خاتم النبيين. جس کے بارے میں تمام مفسرین ہمحد ثین بلکہ خود دیو بندیوں کے بڑے بڑے علاء مثلاً انورشاہ تشمیری مفتی شفیع ،ادریس کا ندھلوی ،سارے شلیم کرتے ہیں کہ بیہ آیت کر پر ختم نبوت زمانی کے اندرنص قطعی ہے اور اس کا یہی ایک معنی ہے آخری نبی ہونا۔ میں کیا

اور

فرق ہوا؟ نیز آیت کریمہ: واذا خـذ الـلُّـه ميثـاق النبيين لما اتيتكم من كتاب و حكمة ثم جآء كم رسول مصدق لما معكم. تو التزاماً تو اس آیت مقدسہ سے بھی ختم نبوت زمانی ثابت ہو جاتی ہے۔تو پھر دیو بندی حضرات جب مرزائیوں کاتح ریا اور تقر برارد کرتے ہیں توسب سے پہلے بیا یت ولكن رسول الله خاتم النبيين. کیوں پیش کرتے ہیں؟ تو پھران کو چاہیے کہ آیت کریمہ اليوم اكملت لكم دينكم واذاخذ الله ميثاق الخ ادر ددسری آیت پیش کیا کریں۔ہارا ایک استفسار ہے کہ اگر ایک آدمی اقیمو الصلوٰۃ کامعنی درزش کرنا کردے اورنماز کی فرضیت کابھی اقرار کرتے اس کے بارے میں شرعی حکم کیاہے؟ حالانکہ صلوٰۃ کے معنیٰ عربی لغت میں ورزش کرنے کے بھی آتے ہیں۔اور

خاتم کنیں کے معنی تو عربی لغت میں سوائے آخری نبی کے اور ہیں ہی تہیں۔ . چنانچہ مولوی ادر لیس کا ندھلوی صاحب لکھتے ہیں کہ خاتم کامعنی لغت سے او پر بیان ہو چکے ہیں انبیاء کرام ایک قوم ہیں اور کسی قوم کا خاتم ہونا صرف ایک ہی معنی رکھتا <u>ہے یعنی ان میں سے آخری ہونا۔ (ختم نبوۃ صفحہ 28)</u>

221

مولوى ادريس كاند صلوى كامولوى قاسم نانونو ي کے بارے میں ایک اہم فیصلہ! مولوی ادر لیں اپنی کتاب ''ختم نبوت''صفحہ نمبر 26 پر لکھتے ہیں خاتم انبیین کے معنی تو آخری نبی بی کے ہیں جس نبی پر بیآیت اتر کی اس نے اس آیت کریمہ کے یہی معنی سمجھےادر بہی سمجھائے اور جن صحابہ کرام نے اس نبی سے قرآن اور اس کی تفسیر بڑھی انہوں نے بھی یہی معانی شمجھے۔اس کے بعدادر لیس کا ندھلوی صاحب لکھتے ہیں۔ من شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر . نو ہے : اس عبارت کے لکھنے پرہم مولوی ا در لیس کا ندھلوی صاحب کا شکر سے ادا کرتے ہیں سچ فرمایا نبی کریم طلب نے : ان الله ليؤيد هذا الدين بالرجل الفاجر. (بخارى) اب اس امر کی وضاحت کے لئے کہ مولوی نانوتو می صاحب آیت کوآخرانیبین کے معنی میں *منحصر بیچھتے ہیں یانہیں؟ ہم م*ولوی حسین احمد مدنی کا کلام پیش کرتے ہیں۔وہ اپنی کتاب شہاب ثاقب میں لکھتے ہیں ۔آیت کریمہ وخاتم انبیین کی تفسیر میں عام مفسرین اس طرف گئے ہیں کہ آیت کریمہ دخاتم انبین سے صرف ختم نبوت زمانی ہی مراد ہے ختم نبوت مرتي ہيں۔ مولانا نانوتوی اس حصر پرانکار فرمار ہے ہیں ( آیت کواس معنیٰ میں منحصر محصا باطل ہے)اورادر لیس کا ندھلوی صاحب کہہر ہے ہیں کہ خاتم انہین کے معنیٰ آخری نبی بک

Click For-More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

۳۳۲

مولوی سرفراز صاحب لغت کی کتابوں کا بڑا مطالعہ رکھتے ہیں اور ویسے بھی ہزاروں کتابوں کا مطالعہ فرما چکے ہیں تو ان کولفظ ہی کا معنی سمجھانے کی ضرورت نہیں۔ وہ اس عبارت کوذراد دبارہ پڑھ لیں کہ آیت کریمہ کے معنی آخری نبی ہی کے ہیں۔

فمن شاء فليو من ومن شاء فليكفر.

اب رہا بیام کہ نانوتو ی صاحب آیت کریمہ دخاتم النہیں کو آخری نبی دالا معنی میں منحصر کرنے کو غلط سیحصتے ہیں یا سرے سے آیت کریمہ سے آخری نبی دالا معنی مراد لینا ہی غلط سیحصتے ہیں۔ اس امر کی تحقیق کے لئے ہم تحذیر الناس کی اصل عبارت قارئیں کی عدالت میں بیش کرتے ہیں۔ تا کہ لوگ خود اس عبارت کو پڑھیں اور مولوی حسین احمد کے کذب دافتر اء کی داد دیں۔ جوسب لوگوں کی آنکھوں میں دھول جھو تکتے ہوئے کہتا ہے کہ حضرت مولا نا نا نوتو ی آیت کریمہ کو ختم نبوت زمانی میں متحصر کرنے کو غلط سیحصتے ہیں۔ اب قارئیں تحذیر الناس کی اصل عبارت ملاحظہ فرما کمیں دو اپنی کتاب کے صفحہ تین (3) پر لکھتا ہے۔ بحد حمد دصلو ق تے قبل عرض جواب میں گزارش ہے۔ کہ اول معنی خاتم النہ میں معلوم

کرنے چاہیں تا کہ نہم جواب میں پھھد قت نہ ہو۔ سوعوام کے خیال میں رسول الٹھایش<mark>ہ</mark> کا خاتم ہونا بایں معنی ہے کہ آپ کا زمانہ انبیاء سابق کے زمانے کے بعد اور آپ سب میں آخری نبی ہیں ۔ مگراہل فہم پر روثن ہو گا کہ تقدم یا تآخر زمانی میں بالذت پچھ ضیلت نہیں پھر مقام مدح بين فرمانا ولسكن ربسول الله وخاتم النبيين فرمانا اس صورت ميں كيونكر صحيح موسكتا ہے ہاں اگر اس وصف کو اوصاف مدح میں ہے نہ کہے اور اس مقام کومقام مدح قرار نہ دیکئے توالبته خاتميت باعتبارتآ خرز مانی صحيح ہوسکتی ہے۔ مگر میں جانبا ہوں کہ اہل اسلام میں سے کس کویہ بات گوارہ نہ ہوگی۔ کہ اس میں ایک تو خدا کی جانب نعوذ بااللہ زیادہ گوئی کا دہم ہے آخر

۳۳۳

اس دصف میں اور قد دقامت شکل و رنگ ،خسب دنسب سکونت دغیرہ اوصاف میں جن کو نبوت یااور فضائل میں پچھ دخل نہیں کیا فرق ہے جواس کو ذکر کیا اور ذکر نہ کیا۔ دوسرے رسول التعليظية كي جانب نقصان قدركااختال \_ كيونكه ابل كمال كے كمالات ذكر كيا كرتے ہيں \_اور ایے دیسے لوگوں کے اس شم کے احوال بیان کیا کرتے ہیں'۔ نا نوتوی صاحب کی اس عبارت میں قابل اعتراض چیزیں بہت سی ہیں۔اور کئی ایس ہیں جو قابل گرفت ہیں۔خاتم انبیین کے عنی سب میں نبی ہونے کو جو تفاسیر واحادیث اوراجماع أمت سے متواتر اور طعی طور پر ثابت ہو چکے انہیں عوام جاہلوں کا خیال بتا ناانہیں نافہم ٹھہرا نا ، تمام أمت كوعوام اور ناقبم قراردينا، رسول عليقية كونعوذ بالتدعوام اورنافهم قراردينا، مخالفين معنى تفسير وحديث اوراجهاع كوامل قهم بتانا، معنی متواتر قطعی کی جس کی دلیل احادیث واجماع ہے اُن میں سیحھ فضیلت نہ ماننا ،

اس مواتر معنی کومقام مدح میں ذکر کرنے کے قابل نہ جاننا۔ اس طرح أس كابيه كهنا كه خاتميت باعتبارتآ خرز ماني جب اس دفت تك يتحيح نهيس جب بیہ مانو کہ بیہ مقام مدح کا مقام اور بیہ وصف اوصاف مدح میں سے ہے۔اور اُس کی ا یک غلطی میہ ہے کہ وہ میہ کہتا ہے اگر اس آیت کریمہ سے مراد آخری نبی والامعنی ہوتو نبی یا کے متلاقیہ کی شان میں کمی لازم آتی ہے۔ اوراس طرح وہ بیچی لکھتا ہے اگر اس آیت کریمہ سے مرادا گر آخری نبی والامعنی تو اللہ تعالیٰ کے کلام میں زیادہ کوئی لازم آتی ہیں۔

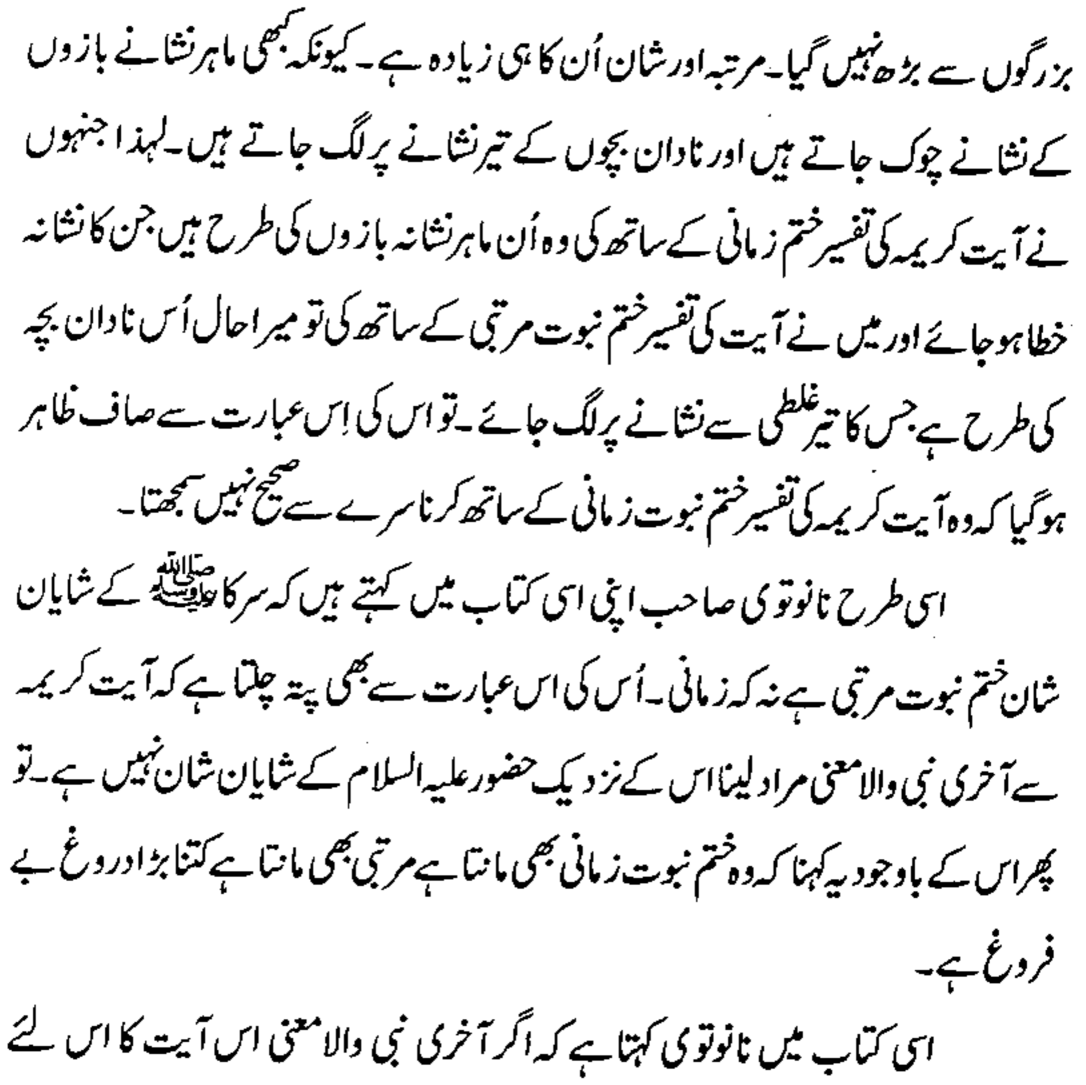
٣٣٢

اب قارئين كرام ديمي كماس عبارت ميں نانوتوى نے خاتم النبيين كواترى بى والے معنى ميں لينے كائس قدرتا كيداور شدت كے ساتھا الكاركيا۔ جس معنى پرقر آن وحديث اور اجماع صراحنا ولالت كرتے تھے۔ اُس معنى كال نے كس قدر شدت سے الكاركيا ہے۔ اب ناظرين كرام ديميں كہ نانوتوى سرے سے ہى آيت كريمہ كامعنى آخرى نى كرنا ہى غلط قرار ديتا ہے۔ ليكن حسين احد مدنى جو ہے وہ كہد ہا ہے كہ مولا نا نانوتوى كا مقصد بيہ ہے كہ بى پاك عليہ السلام كے ليے صرف ختم نبوت زمانى ثابت نہيں ہے بلكہ ختم نبوت مرتى تحى ثابت لكا سكتا ہے كہ تين احد مدنى جو ہے وہ كہد ہا ہے كہ مولا نا نانوتوى كا مقصد بيہ ہے كہ بى ال عليہ السلام كے ليے صرف ختم نبوت زمانى ثابت نہيں ہے بلكہ ختم نبوت مرتى بھى ثابت لكا سكتا ہے كہ تين احد مدنى خوب دولى ثابت نہيں ہے بلكہ ختم نبوت مرتى بھى ثابت ناد از مان تحد مدنى نے جھوٹ ہولا ہے۔ اور آيت كريمہ پورى طرح اس پر تحى آگى لكا سكتا ہے كہ حسين احد مدنى نے حصوف ہولا ہے داور آيت كريمہ پورى طرح اس پر تحى آگى لكا سكتا ہے كہ جسين احد مدنى ہے موت دولا ہے۔ اور آيت كريمہ پورى طرح اس پر تحى آگى

نانوتوی تحذیر الناس کے صفحہ 29 پر لکھتے ہیں اگر ہوجہ کم التفائی بڑوں کا قہم کمی مضمون تک نہ پہنچا تو اُن کی شان میں کیا نقصان آ گیا۔اور کی طفل نادان نے کوئی ٹھکانے ک ہات کہہ دی اتنی بات سے وہ عظیم الشان ہو گیا؟اس کے بعداً نہوں نے ایک شعر نقل کیا ہے

بغلط بربدف زندتير ي گاہ باشد کہ کودک نا دان اگر بقول مدنی صاحب نانوتوی صاحب کانظر بیہ بیتھا کہ آیت کریمہ سے صرف ختم نبوت زمانی مرادنہیں بلکہ ختم نبوت مرتبی بھی مراد ہے پھراُس نے بیرعبارت کیوں کھی کیونکہ اس عبارت کا مطلب بیہ بنآ ہے کہ جن لوگوں نے آیت کامعنی آخری نبی کیا ہے اُن لوگوں کی آیت کے اصلی معنیٰ تک رسائی نہیں ہوئی۔ اور رسائی نہ ہونے کی وجہ پرانے بزرگوں کی کم علمی نہیں ہے بلکہ ایسا اُس دجہ سے ہوا کہ انہوں نے توجہ تھوڑی فرمائی اور میں نے توجہ اچھی طرح کی تو مجھ ہے ایسی بات صادر ہوگئی۔ جو بالکل آیت کی صحیح تغییر تھی کیکن اس بات ہے میں الگلے

rro.



کیاجائے کہ جھوٹے مدعیان نبوت کاسد باب ہوجائے تو کہتا ہے کہ فی الجملہ بیہ قابل لحاظ ہے يرجمله ماكان محمد ابااحد من رجالكم ولكن رسول الله و خاتم النبيين اس کی آپس میں کیا مناسبت تھی کہ ایک کو دوسرے پر عطف کیا اور ایک کومتدرک منه اور دوسر بے کومتدرک بنایا تو ایس بے ربطی اور بے ارتباطی خدا کے کلام جمز نظام میں منصور ۔ سنہیں ہو کتی۔اب اس کی اس عبارت سے بھی خلا ہر ہے کہ آیت سے ختم نبوت زمانی مراد لینے کی تقدیر پراس کے مزد دیک کلام الہی میں بے ربطی اور بے ارتباطی اور متدرک اور متدرک **Click For More Books** https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### 774

منہ کے درمیان مناسبت کی <sup>ن</sup>فی لازم آتی ہے ۔تو اس کے باوجود بیر کہنا کہ نانوتو کی صاحب دونوں قبم کاختم مراد کیتے ہیں زمانی بھی اور مرتبی بھی یہ کیے صحیح ہو سکتا ہے۔ تانوتو ی کے نز دیک اگر آیت کریمہ سے مراد لانی بعدی والا<sup>مع</sup>نی ہوتو حرف لکن بھی زائد ثابت ہو**تا** ہے اب اس کی اپنی اس ساری تقریر کے بعدوہ بیہ کہے بھی سہی کہ میں ختم نبوت زمانی کا قائل ہوں اوراس کے منگر کو کا فرسمجھتا ہوں تو پھر بھی جب تک اس کی ان عبارات سے توبہ نہ دکھا **کی جا**ئے اس کی باقی عبارات چیش کرنے کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔ بیتو گویااس نے اپنے آپ پر ہی کفر کا فتویٰ دیاہے۔اور کافر کا اپنے کفر کا اقر ار کر لینا اس کومسلمان نہیں بنا دیتا۔اس طرح تو مرز ا قادیانی کے ایسے کی اقوال ملتے ہیں جس میں اس نے کہا کہ میں نبوت کا دعوی کرکے کا فر کیوں بنوب (حمامة البشرى صفحه 96) اب اس کی مثال پیش کی جاتی ہے کہ دیو بندی حضرات کٹی مرتبہ اپنی تلفیرخو د کر دیتے ہیں ۔مولوی خلیل احمد ابنیٹھو ی نے براہین قاطعہ میں لکھا ہے کہ شیطان اور ملک الموت کا حال د کی*ے کرعلم محیط ز*مین کا فخر عالم الطلب کے لئے ثابت کرنا شرک نہیں تو ایمان کا کون سا حصہ

ہے۔ شیطان اور ملک الموت کے لئے تو یہ وسعت نص سے ثابت ہوئی فخر عالم الیسے کی وسعت کی کوئی نص ہے جس سے تمام نصوص کورد کر کے ایک شرک کو ثابت کرتا ہے۔ صفحہ 51 اب اس عبارت میں واضح طور پر شیطان اور ملک الموت کاعلم سرکار علیہ السلام سے زیادہ مان لیا۔ ای طرح کہتا ہے کہ روح مبارک کا اعلیٰ علیین میں تشریف رکھنا اور ملک الموت ے افضل ہونا اس ہے ہرگز ثابت نہیں ہوتا کہ علم آ ب متالیقہ کا ان امور میں ملک الموت کے برابرتهمي ہو چہ جائیکہ زیادہ۔ ای طرح ایس نے ایک موضوع روایت نقل کی ہے کہ سرکا ملاق نے فرمایا کہ بچھے

#### mrz.

د یوار کے پیچھے کاعلم بھی نہیں ہے۔اس طرح اس نے بید بھی کہا کہ مولومی عبدالسمیع اپنے زعم میں بڑاا کمل الایمان ہے اور شیطان سے ضرور افضل ہے۔ تو معاذ التٰد کیا وہ اعلم <sup>م</sup>ن الشیطان ہوگا؟ اور ای کے تصل بعد میں کہتا ہے کہ مصنف اپنے اندر شیطان کے برابر ہی علم غیب تابت کرکے دکھائے ۔اس عبارت میں وہ پیرکہنا چاہتا ہے کہ نبی پاک کی افضلیت کو دیکھے <sup>س</sup>ر چونکہ آپ ملک الموت سے بھی زیادہ شان رکھتے ہیں اس دلیل سے جوتم نے بی<sup>ٹ</sup>ابت کر دیا ہے کہ بوجہ افضلیت نبی پاک کاعلم شیطان سے زیادہ ہے بیدلیل صحیح نہیں ہے اگر بیدلیل سیحیح ہوتو تمہارابھی شیطان سے اعلم ہونا لازم آئے گااور محیط زمین کاعلم بھی تمہارے لئے ثابت ہوجائے گا حالانکہ تمہارے لئے بیلم ثابت نہیں۔ اس طرح بیجی کہتا ہے اولیاء کرام کوتوحق تعالیٰ نے بیلم دے دیا اپنے فخر عالم کوبھی اس ہے لاکھوں گناہ زیادہ عطافر مائے ممکن ہے مگر نبوت فعلی اس کا کہ عطا کیا ہے کس نص سے ہے کہ اس پر عقیدہ کیا جائے۔ اس امر کامخض امکان سے تو کا مہیں چکتا۔ مگرالمہند میں جب اس سے سوال کیا گیا کہ تمہارا بیعقیدہ ہے کہ ملک الموت

مرامبند یں جب ال سے مواں میا تیا کہ مہارات سے طوال میں کہ مار ہی سیدہ ہے کہ الکہ جو یہ اور شیطان کاعلم نبی پاک سے زیادہ ہے تو اس کے جواب میں خلیل احمد نے کہا کہ جو یہ عقیدہ رکھے ہم اس کو کا فر مانتے ہیں ۔ اب پہلی عبارات بھی اس کی تحصی جس میں اس نے بڑی شدومد سے شیطان کے لئے محیط زمین کا علم ثابت کیا تھا اور سرکار کے لئے شرک قرار دیا تھا۔ اور یہ بھی کہا تھا کہ شیطان کے لئے تو ایساعلم قرآن سے ثابت ہے ۔ لیکن المہند میں خودا پنے او پر کفر کا فتو کی دے دیا اور صاف کہہ دیا کہ جو بھی سرکار سے شیطان اور ملک الموت کاعلم زیادہ مانے وہ کا فر ہے تو گویا اپنی تکفیر خود کردی ۔ اس طرح قاسم نانوتوی نے بھی اپنی تکفیر خود کردی وہ تحذیرالناس میں کہتے ہیں آگر

224

بعد دضوح حق بھی لوگ پرانی بات گائے جائیں فقط اس وجہ ہے کہ پہلے لوگ کہہ گئے تھے اور میر کی بات نہ مانیں بیر سرکار کی محبت کے نقاضے کے خلاف ہے اور اپنے عقل وفہم کی خونی پر گواہی دیتی ہے۔

نانوتوی کی اس عبارت کا مطلب میہ ہے کہ اس امر پر اصر ارکرنا کہ آیت کر یمہ سے مرادختم نبوت زمانی ہے سرکا تعلیق کی محبت کے تقاضوں اورقانون عشق کے خلاف ہے۔ کیونکہ اس کے نزدیک سرکا تعلیق کی شان اس امر سے ظاہر نہیں ہوتی کہ آپ تعلیق سب سے آخری نبی ہوں ۔ کیونکہ دہ خود کہہ چکا ہے اہل کمال کے کمالات بیان کئے جاتے ہیں اور ایسے ویسے لوگوں کے کواس قسم کے حالات بیان کئے جاتے ہیں یعنی اول ہونا، آخر ہونا۔ اس طرح دہ میہ بھی کہتا ہے کہ سرکا تعلیق کی جاتے ہیں یعنی اول ہونا، آخر ہونا۔ زمانی ماننا اپنے عقل وقہم کی کی کا اعلان کرنا ہے۔تو چھر آجکل کے دیو بندی حضرات اس بات

پر کیوں زور دیتے ہیں کہ اس آیت کریمہ سے مرادختم نبوت زمانی ہے۔ بلکہ یہاں تک کہہ دیتے ہیں کہ آیت کریمہ سے مرادختم نبوت زمانی ہی ہے۔

فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر. ویسے تو دیو بندی حضرات چیختے رہتے ہیں کہ حضرت ججۃ الاسلام اور قاسم العلوم نے جومعنی بیان کیا ہے بریلوی حضرات میں اتن عقل ہی نہیں کہ وہ ان عبارتوں کو تمحص کیونکہ وہ عبارتیں دقیق ہیں اور بریلوی جاہل یتو اگراپنے قاسم العلوم کے اس رسالہ سے متفق ہوتو وہ یہ کہ رہا ہے کہ آیت کریمہ سے ختم نبوت زمانی مراد لینا ہیے وقوف ہونے اور سرکار کی محبت سے محروم ہونے کی دلیل ہے ۔توجب دیو بندی حضرات کے مزدیک اس آیت کا معنی کمتم نبوت زمانی ہے تو بقول اپنے قاسم العلوم والخیرات ریاد کی عقل اور سر کا ملاہ کے کہ محبت سے

مردم ہیں ہمارابھی یہی نظریہ ہے۔دوسری گزارش میہ ہے کہ جب سرکا چاہیے بے خود فرمایا: مردم ہیں ہمارابھی یہی نظریہ ہے۔دوسری گزارش میہ ہے کہ جب سرکا چاہیے ہے خود فرمایا: انا خاتم النبيين لا نبي بعدي. اب ہم آیت کریمہ کی وہ تفسیر مانیں جوسر کا تطلیقہ نے فرمائی ہوجن کا مقصد بعثت ی یم ہے۔ لتبين للناس مانزل اليهم. . یاس تفسیر کومانیں جو کودک نا دان کی ہو؟ ہم کوتو اللہ نے ظلم دیا: اطيعوا الله و اضيعوا الرسول. ية تم بين ديا: اطيعوا ولدان السفهاء. ممکن ہے کہ مولوی سرفراز صاحب ہیے ہیں کہ حضرت نانوتوی نے اپنے لئے جو کودک نادان کہا۔توبیان کی تواضع ہے ہمیں بیاختیار ہیں کہ ہم اُن کے لئے بیلفظ استعال

اس کے جواب میں خود سرفراز صاحب کی ایک عبارت پیش کی جاتی ہے۔ وہ ا بنی کتاب تنقید متین کے صفحہ 150 پر لکھتے ہیں کہ اگر نبی یا کے علیقیقہ کو علم غیب حاصل ہو اورآ پے فرمائیں کہ میں غیب نہیں جا نتا تو بیتو اضع ہے یا جھوٹ؟ حالا نکہ منسرین کرام مثلا تفسير خازن ، مدارك االنزيل ، ثمل تفسير روح المعاني بفسير بمير ميل يمي لكها بوا ہے کہ بی پاک علیقہ کاارشاد 'لا اعلم الغیب '' بیتواضع پر محول ہے۔ لیکن اس کے باوجود مولوی سرفراز صاحب کہتے ہیں کہ دید ہ دانستہ خلاف واقع ہات کہنا جھوٹ ہے یا تواضع ۔توہم بھی یہی کہتے ہیں کہ اگر نا نوتو ی صاحب کو دک نا دان

110

<sup>نہی</sup>ں تصحق پھر بیچوٹ ہے۔اگر بچ ہے تو پھر ہمارا اُن کوکودک نا دان کہنا ٹھیک ہو گیا۔ تو اب مولوی سرفراز صاحب کے لئے دوہری مصیبت ہے جوشق بھی اختیار کرے اُن کے لئے عذاب ہے۔ تواب اُن کے بارے میں یہی کہاجا سکتا ہے۔ دوگونار بخ دعذاب است جان محنون را بلائے صحبت کیلی و بلائے فرقت کیل اس طرح اُن کو بیجی کہاجا سکتا ہے کہ یا تو نانوتو ی صاحب کوکودک نادان شلیم کریں یا جهو ثانته کیم کریں جس صورت کو جا ہیں ترجیح دیں۔ کیونکہ وہ فاعل مختار ہیں۔اور فاعل مختار کا ارادہ مرجح ہوتا ہے۔ اس لیے اُن کوکہا جا سکتا ہے۔ مَن نہ گویم کہایں مکن وآ ں کن مصلحت بیں و کارآ ساں کن اگر سرفراز صاحب نانوتوی صاحب کوکودک نادان شلیم کریں تو چرجن کے قاسم الخیرات ہی کودک نادان ہوں اور جن کے ادارے کے بانی ہی نادان بیجے ہوں تو اس کے ادارہ کے فارغ کتحصیل علماء کا کیا حال ہوگا؟ ادراگر یہ فرما ئیں کہ دہ کودک نادان نہیں بتھے بلکہ ویسے ہی کہہ دیا تو اس کے بارے میں اُن کا اپناار شاد ہے کہ پیچھوٹ بن جاتا ہے تو اب پھرلا زم آئے گا کہ اُن کے قاسم العلوم والخیرات کذاب ہو یہ توجس مذہب کے سرخیل ہی کذاب ہوں تو اُن کے اصاغر کا کیا حال ټوگا؟ ﴿ زَكَّلْتَانَ مِن قَيَاسٍ كَن بِهارِمرِا نا نوتوی صباحب کابیر کہنا کہ سرکار ناپیہ الصلوٰ ۃ دانسلام کے آخری نبی ہونے میں کوئی

منیات نہیں تو بیاس وجہ سے بھی غلط ہے کہ *سرکا رعلیہ الصلوٰ*ۃ والسلام نے خودارشادفر مایا: الحمد لله الذي جعلني فاتحا و خاتما. (زرقاني على المواجب) اس طرح ارشاد فرمایا: كنت اول النبيين في الخلق و آخرهم في البعث. تف**ی**ر ابن کثیر، قرطبی، ابن ابی خاتم، اسی طرح انبیاء کیہم السلام نے آپ چاہیے کو اس *لرح اسلام پیش کیا*۔ السلام علیک یا اول السلام علیک یا آخر -(مواہب اللديني وغيره) نوٹ :ان روایات کومولوی کا ندھلوی نے بھی اپنی کتاب مسک الختام میں ذکر کیا ہےاوراس کاان روایات کومعرض استدلال میں پیش کرنا دیو بندیوں کے خلاف حجت قوبیہ ہے ایک اورشبه کاازاله: بعض دیو بندی لوگوں کو بیہ دھو کہ دیتے ہیں کہ نانوتو ی صاحب بطور اشارۃ اکنص اس آیت سے ختم نبوت زمانی تسلیم کرتے ہیں تو اس کے بارے میں گزارش پیہ ہے کہ جب تک اس آیت کریمہ سے بطور عبارۃ النص ختم نبوت زمانی ٹابت نہ ہوتو پھر مرزائیوں کی تکفیر بھی ہیں ہو کتی۔اس کی ہم ایک مثال پیش کرتے ہیں۔ ارشادباری تعالی ہے: للفقراء المهاجرين الذين اخرجوا من ديارهم اس آیت کریمہ سے بطورا شارۃ اکنص بیڈابت ہوتا ہے کہ کافرمسلمانوں کو مال کے مالک بن جاتے ہیں بوجہ استعلاء کے ۔ کیونکہ اگر مکہ ہے ہجرت کرنے والوں کے اموال کے وہ مالک نہ بن گئے ہوتے تو اُن لوگوں کوفقراء نہ فر مایا جاتا۔ کیونکہ فقیر وہی ہوتا ہے جو کس شے

1771

ديابنه كايك شبه كاازاله:

بعض دیوبندی و دہایی قاسم نا نوتو ی صاحب کوختم نبوت کا قامل ثابت کرنے کے لے اُس کی بیعبارت پیش کرتے ہیں جس میں اُس نے کہا کہ *حضو متلاق*قہ کی ختم نبوت زمانی پر اجماع ب اور اجماع كا منكر كافر بوتاب \_لبذا سركار عليه الصلوة والسلام كى ختم نبوت ز مانی کا منگر کا فر ہے۔ تو اس کے بارے گز ارش میہ ہے کہ سرکار علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کی ختم نبوت زمانی پراجماع نصی نہیں بلکہ سکوتی ہے۔ اوراجهاع اگرچه صحابه کرام رضوان التد بهم اجمعین کابی کیوں نہ ہو۔اگروہ نصی نہ

ہو ہلکہ سکوتی ہوتو اُس کا منکر بھی کا فرنہیں ہوسکتا ہلکہ کمراہ ہوگا۔ کما فی عامتہ کتب الاصول۔ بلکہ

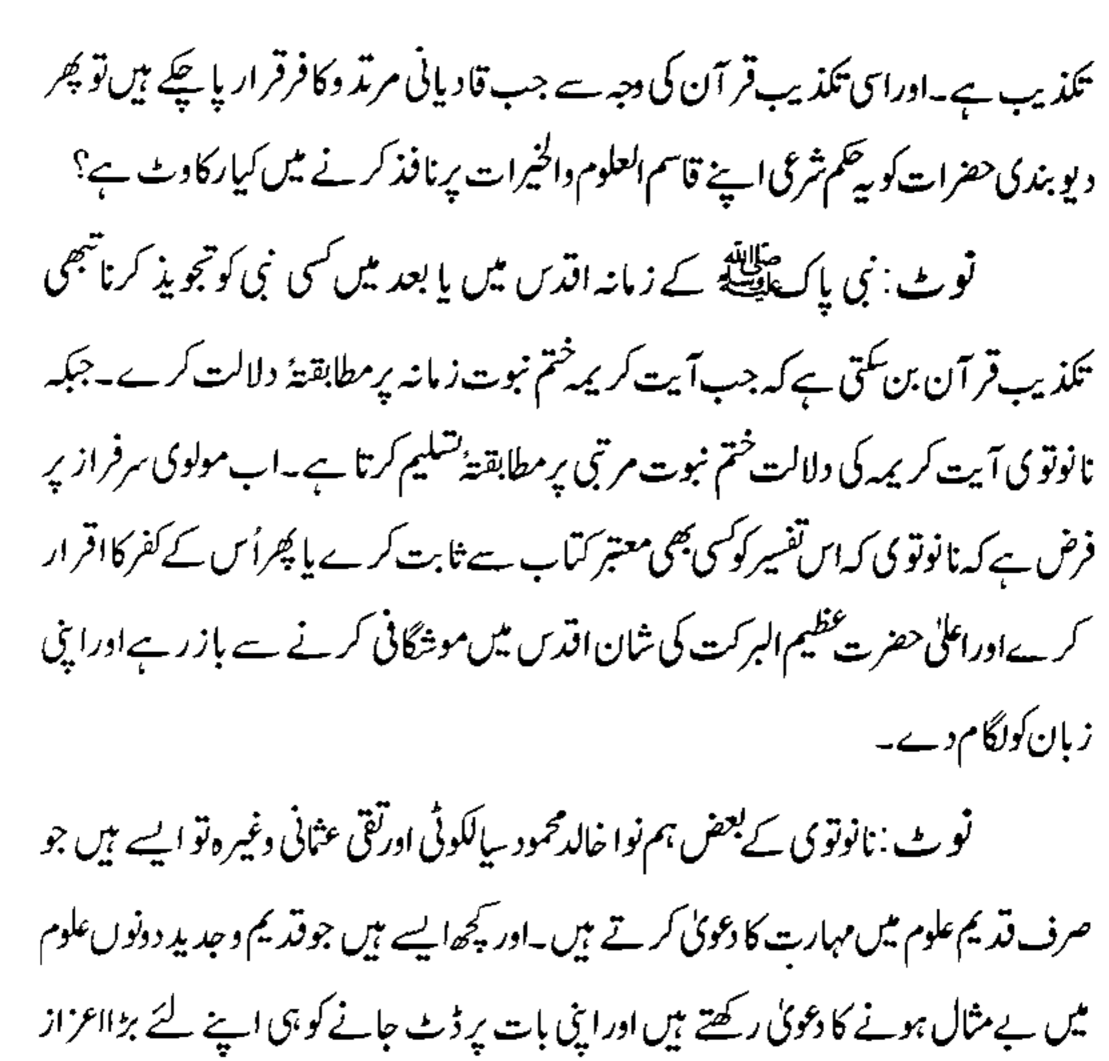
#### ۳۳۳

ملامہ عبدالعلی بحرالعلوم فواتح الرحموت میں فرماتے ہیں کہ اگر کوئی آ دمی صحابہ کرام کے اجماع صی کابھی بتاویل انکار کرے اگر چہ اُس کی وہ تاویل باطل ہی کیوں نہ ہوتو اُس کی تکفیر نہیں ہوسکتی جیسے حضرت سید نا ابو بکر صدیق رضی اللّٰہ عنہ کی خلافت پر اجماع نصی ہے۔ کیکن چونکہ نیعہ *حضر*ات اس میں تاویل کرتے ہیں اور کہہ دیتے ہیں کہ حضرت مولاعلی نے اُن کی بیعت یہ کی تھی۔اگر چہ بیتاویل باطل ہے لیکن اُن کی تکفیر سے بیتاویل بھی ما<sup>نع</sup> ہے۔ نیز دیوبندی حضرات سے ہی ہمارا سوال ہیہ ہے کہ اگروہ (نانوتو ی صاحب )ختم ہوت زمانی کے قائل یتھےتو کس نے اُن کومجبور کیا تھا کہ وہ اس سوضوع پرایک کتاب ککھیں 'تحذیر الناس عن انکار اثر ابن عباس ۔اس کتاب کے نام کامعنی یہی بنتا ہے کہ وہ لوگوں کو زرانا چاہتے ہیں کہ اثر ابن عباس کا انکارمت کرو۔اوراثر ابن عباس ﷺ میں بیلفظ صاف طور پر موجود ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے سا**ت زمینوں کو پیدا کیا اور اس کے بعد بی**لفظ بھی ہیں کہ في كل ارض نبي كنبيكم. توجب وه اس اثر كومنوانا جايئ بي جس ميں نبي باك عليه الصلوة والسلام كمثل

چے نبی زمینوں میں بھی شلیم کئے گئے ہیں توختم نبوت زمانی کے نانوتو ی صاحب کیسے قائل ہو گړ ایک اورشیه کااز اله: بعض حضرات بيتاديل كرتے ہيں كہ آيت كريمہ كا دخاتم النبيين كامعنى بيرے كہ نبي پاک علیقہ کے زمانہ اقدی کے بعد کوئی زمانہ ہیں آسکتا۔اور اثر ابن عباس رضی اللہ عنہا ہے جوچی نی ثابت ہور ہے ہیں وہ سرکار علیہ الصلوۃ والسلام کے دور اقدس میں ثابت ہور ہے ہیں۔لہذا آیت کریمہ اور اثر ابن عباس میں کوئی منافات نہیں ہے۔لیکن دہایی حضرات کی بیہ

تاویل خود مصنف تحذیر الناس کی عبارات کی رو سے مردود ہے۔ کیونکہ وہ اپنی اس کتاب کے صفحہ 14 اور صفحہ 28 پر کہتے ہیں کہ اگر خاتم انبیین کا وہ معنی مراد ہوجواس بیچ مداں نے عرض كياتو چرآب عليه الصلوة دالسلام كاخاتم بوناصرف كزشته انبياء كساته خاص نه بوگا - بلكه بالفرض آپ کے زمانہ میں یا آپ کے زمانہ کے بعدای زمین میں یا باقی چھزمینوں میں کوئی نی تجویز کیاجائے تو پھر بھی آپ کا خاتم انبیین ہونابد ستورقائم رہے گا۔تو دیو بندی حضرات کو تاویل ہے جبل پوری کتاب کا مطالعہ کرنا چاہیے تھا۔تا کہ اُن پر بیمثال صادق نہ آتی۔ من چهرايم وطنبوره من چهرايد ای سلسلے میں دوسری گزارش بیہ ہے کہ آیت کریمہ ولکن د سول اللّٰہ و خاتم النبيين. كي تفسير مين علامه خازن لكھتے ہيں اي لا نبي بعدہ و لا نبي معه. لیعنی نہ سرکار علیہ الصلوٰۃ والسلام کے بعد کوئی نیا نبی آسکتا ہے نہ ہی آپ کے ز ما نہ اقدس میں ۔ د یو بندی حضرات کے امام العصر علامہ انور شاہ کشمیری نے ایک کتاب لکھی جس

کا نام اِ کفار الملحدین ہے اور اس کتاب پر اکا بر علماء دیو بندی کی تصدیقات ہیں۔مثلاً مرتضی حسن در بھنگی ،مفتی کفایت اللہ دہلوی ،اشرف تھانو ی ،شبیر احمد عثانی وغیرہ ۔وہ اپن ای کتاب میں لکھتاہے۔ تجويز النبي معه علينة أو بعده تكذيب للقرآن المجيد. (اكفارالملحدين صفحه 55) نبی یا کے متلاق کے زمانہ اقدس میں کسی نبی کے آنے کو جائز سمجھنا یعنی نئے نبی کے آنے کوجائز بھھنایا آپ کے زمانہ اقدس کے بعد کسی نبی کے آنے کوجائز جاننا بیقر آن مجید کی



جانتے ہیں خواہ اس کے نتیج میں ان کوامیان سے ہی ہاتھ دھونے پڑ جا ئیں ۔وہ کہتے ہیں کہ نانوتوى صاحب كى عبارت ميں بالفرض كالفظ ہے۔لہذا قضيہ فرضيہ اور ہوتا ہے۔اور قضيہ هقيقيہ واقعيه اور بوتاب يو قضيه فرضيه يرقضيه والعلم والأظم لكادينا أن لوكون كاطريقة بيس بوتا جوجن کے متلاق ہوں بتو نانوتوی کے ہم نواؤں کی اس عبارت کے جواب میں پہلے تو ہم بیگزارش کرتے ہیں کہ اعلیٰ حضرت فاضل بریلوی ،حضرت صدرالا فاضل مولا نا سید محد نعیم الدین مراد آبادي جصرت شيخ الاسلام خواجة قمرالملت والدين محمد قمرالدين سيالوي اور حضرت سيدبير جماعت على شاه صاحب رحمته الذعليهم اجمعين اورد يكرسينكر وب علماء اليي لغويات بولنے والوں سے لاکھوں در جزیادہ منطق کاعلم رکھتے ہیں۔ان حضرات کو سی مدرسہ میں داخلہ لے کران اصطلاحوں کے

TTY'

ستجھنے کی ضرورت نہیں ہے۔تواب ہم اُن سے قضیہ فرضیہ کے بارے میں چند سوالات کرتے ہیں اگران کے جوابات باصواب عنایت فرما ئیں توہم ان کے شکر گزارہوں گے۔ ا۔اگر قاسم نا نوتو ی کواپنا بزرگ ماننے والوں کو بالفرض دس بندرہ جوتے مارد یے جائمی تو اُن کی شان میں کوئی تو ہین نہ ہوگی اور فرق بھی نہ آئے گا۔ ۲۔ قاسم نانوتو ی کو بزرگانِ دین میں ماننے والوں کو بالفرض چندا یک گالیاں دے دی جائیں تو اُن کی شان میں تحقیر نہ ہوگی۔اور نہ اُن کی شان وعظمت میں فرق آئے گا۔ س بالفرض اگر قاسم نا نوتوی کومسلمان مانے والوں کی ناک کاٹ لی جائے تو اُن کی عزت میں کوئی کمی نہ آئے گی۔ تو بیسب عبارات جو پیش کی ہیں بیاسب قضایا فرضیہ ہیں تو کیا اُن کو بی قبول ہیں۔اگر قبول ہیں تو لکھ کراپنے مدارس کے باہراشتہارات کی صورت میں بلکہ بورڈ لکھوا کر چیپاں کرادیں اورگڑ دادیں۔اگران قضیہ فرضیہ کی رٹ لگانے والوں کوکوئی سوجھ بو جھ ہوتی تو اس آیت کریمہ میں غور کریتے ۔

كهارشاد بارى تعالى ب: لوكان فيهما الهة الا الله لفسدتا. اگر بالفرض زمین و آسان میں اللہ تعالیٰ کے علاوہ اور خدا ہوتے تو زمین و آسان تباہ ہوجاتے۔تویہاں بھی توقضیہ فرضیہ تھا تو پھر بیہ جزاء کیوں مرتب ہوئی کہ زمین وآسان تباہ ہوجاتے۔ یہ نہ فر مایا کہ ما فسدتا بكه فرمايا لفسدتار جبکہ نانوتو ی صاحب کہہ رہے ہیں کہ آپ کے زمانہ میں یا آپ کے زمانہ کے بعد

ግግረ •

اگر بالفرض کوئی نبی پیداہوجائے تو آپ کی خاتمیت میں پچھ فرق نہیں آتا۔حالانکہ جب مقدم محال ہوتو تالی بھی محال ہونا چاہیے۔ کیونکہ مقدم تالی کوستلزم ہوتا ہے۔اور جومحال کوستلزم ہودہ خود محال ہوتا ہے۔مشہور قاعدہ ہے التعلیق بالمحال یستلزم المحال ۔اگر نانوتو ی کے نز دیک سرکار علیہ الصلوٰۃ والسلام کے بعد نبی پیداہونا محال تھا تو پھراُس کے مزد یک تالی بھی محال ہونی حإہے چی۔جبکہ دہ بیہ کہہ رہاہے کہ خاتمیت میں پچھ فرق نہیں پڑتا۔تو اس کا مطلب توبیہ ہوا کہ اس کے نزدیک نبی پاکے چیلیج کے بعد کسی نبی کا پیدا ہونا محال نہیں ہے۔اور اس سے اس کا ا پناعقیدہ داضح ہور ہاہے۔تواب بھی اگر کوئی کہے کہ نانوتو ی صاحب ختم نبوت زمانی کے قائل تصحاوراس کواسلام کابنیادی عقیدہ بھچتے تھےتواس کے بارے میں یہی کہاجا سکتا ہے کہ بری عقل ودانش به باید گریست اثرابن عباس کے بارے میں تحقیق : نانوتوی صاحب نے جوآیت کریمہ خاتم اکنہین کامعنی تبدیل کیا ہے وہ اثر ابن عباس کی دجہ سے کیا ہے ۔حالانکہ قاعدہ سہ ہے کہ جب کوئی مرفوع حدیث پاک بھی قرآن مجید کی آیت کے مقابلہ میں آجائے تو اس مرفوع حدیث کی تاویل کی جاتی ہے۔ آیت کریمہ میں تاویل نہیں کی جاتی لیکن نانوتو ی صاحب اثر ابن عباس جس کے بارے میں حافظ ابن خجر عسقلاني فتح الباري ميس،امام بدرالدين عيني عمدة القاري ميں اورعلامها بن حجر مكي فتاوي حديثيه میں فرمانتے ہیں کہ بیشاذ ہے جبکہ علامہ سخادی ،علامہ علی قاری،امام سیوطی ،حافظ ابن کثیر ، علامہ ابوحیان اندلی اور علامہ اساعیل حقی فرماتے ہیں کہ بیاسرائیلیات میں سے ہے۔ جب مرفوع حدیث قرآن مجید کی آیت کے مقابلہ میں آجائے تو اس مرفوع حدیث میں تادیل کی جاتی ہے چہ جائیکہ اثر جو یہودیوں وغیرہ سے ماخوذ ہو کی بنا پر آیت کریمہ کا نیامتن گھڑلیا جائے

ግግለ

اورخوداعتراف بھی کرلیاجائے کہ اس آیت کا معنی میں نے ہی کیا ہے کسی اور نے ہیں کیا۔ اب ہم اس کی ایک مثال پیش کرتے ہیں کہ جب ایک حدیث پاک کا ظاہری مفہوم آیت کریمہ کے خلاف ہوتو حدیث پاک میں تاویل کی جاتی ہے۔اس کی ایک مثال ملاحظههويه ارشادباری تعالیٰ ہے: لا تذر وازرة وزر أخرى. ترجمہ: کوئی بوجھاُٹھانے والاکسی دوسری جان کا بوجھ نہ اُٹھائے گا۔ اب حديث پاک کے اندر آتاہے: ان الميت لَيعذَّبُ ببكاء اهله عليه. (بخارى، سلم) اس سے پتہ چکنا ہے کہ کن دوسرے کے گناہ کی وجہ سے لے گناہ کوبھی عذاب ہو جاتا ہے۔تو علاء نے اس کی تاویل میہ بیان کی ہے کہ حدیث پاک کا مطلب میہ ہے کہ اگر مرنے والا دصیت کر کے جائے کہ میرے بعد خوب رونا تو تب اُس کوعذاب ہو گا کیونکہ وہ برائی کاظم دےرہاہے۔اوراہل جاہلیت کا دستورتھا کہ وہ اپنے مرنے سے پہلےرونے پینے اور ماتم کرنے کی دصیت کرتے تھے۔جیسا کہ سبعہ معلقات میں ایک شعرہے۔ایک آدمی نے اپنی عورت کومرتے وقت ماتم کی وصیت کرتے ہوئے کہا۔ اذا انا متُّ فانعنيني بما انا اهله، وشقّي عليّ الحبيب يا ابنة معبد. جب میں مرجاؤں تو خوب میری موت کی خبر دینااور میرے او پر کریبان چاک کرنا اےمعبد کی بٹی۔ مولوی سرفراز نے اپنی خزائن السنن میں آیت کریمہ اور حدیث یاک میں یہی تطبیق

#### mm9

بیان کہ ہے جب اللہ تعالیٰ نے بھی فرما دیا کہ سرکا روایت کم انہیں ہیں تو مولوی ادر کیں کا ندھلوی لکھتے ہیں کہ پیلفظ اختیام نبوت ورسالت کے بیان کرنے کیلئے کافی وشافی ہے نیز لکھتے ہیں کہ لا نبی بعدہ کا بعینہ وہی مطلب ہے جو خاتم اکنہیں کا ہے اختیام نبوت پر دونوں لفظ یک الطور پر دلالت کرتے ہیں جب اللہ تعالیٰ نے فرما دیا کہ بی پاک آخری نبی ہیں تو اس کے بعداس اثر کو کیونکر قبول کیا جاسکتا ہے جس میں نبی پاک کی مثل چھ نبی بتلائے گئے ہیں۔ اس اثر کے بارے میں حضرت علامہ مولانا محمہ اشرف سیالوی صاحب کے (12) بارہ سوالات ہیں جن کوہم افادہ <sup>ع</sup>وام کے لیے قُل کرر ہے ہیں۔ حضرت عبداللہ بن عباس کی طرف منسوب ایک روایت میں روئے زمین کی طرح **ہر طبقۂ زمین میں حضرت آ دم ونوح ادر حضرت مویٰ عیسیٰ علیہم السلام بلکہ خاتم اکنیین کی مثل** انبیاء کے موجود ہونے کا ذکر ہے۔جس کو بنیا دبنا کر مولا نامحہ قاسم نانوتوی صاحب نے خاتم النیبن کا ایک نیامتنی اختر اع کیاادراس پرتفریع مرتب کی کہ میرے بیان کردہ متنی کے مطابق آپ کے بعدیا آپ کے زمانہ میں اس زمین پر یا کسی دوسری زمین پرکوئی نبی موجود ہواور

اینے حلقہ اور علاقہ میں نبوت درسالت کے فرائض ادا کرتا رہے تو اس سے نبی الانبیاء کی ختم نبوت میں کوئی فرق لا زم نہیں آتا۔ اس سلسلے میں بندہ کواس روایت اور تحذیر الناس کے بنیا دی مضمون پر جواس اثر اور ردایت پر بنی ہیں چنداشکال ہیں لہذا بندہ کی تسکین قلب کے لئے ان پر غور فرما کر جواب بإصواب عنايت فرمائيں \_ سوال نمبر 1: میردایت شاذ ہے اس میں نہ تو کسی متند عالم نے تو اتر <sup>لفظ</sup>ی کإ قول کیا ہے اور نہ تو اتر

#### 10.

معنوى كاادرنه بى ايے مشہورردايت تشليم كيا گياہے۔ بلكه عام اخبار آحاد سے بھى اس كامر تبہ کم ہے تو کیا باب عقائد میں اس قشم کی روایات قابل استناد ہو سکتی ہے علامہ ابن حجر بیٹمی کمی فرماتے ہیں: صححه الحاكم ايضاً لكن ذكر البهقي في الشعب انه شاذ المتن ب المرة قال الحافظ سيوطى هذا الكام في غاية الحسن فانه لايلزم من صحة . الاسناد صحة المتن لاحتمال صحة الاسناد ويكون في المتن شذوذا وعلة تسمنع صحته. وإذا تبيَّن ضعف الحديث اغني ذلك عن تاويله لان مثل هذا الممقام لاتقبل فيه الاحاديث الضعيفه ويمكن ان يوول على ان المراد بهم النذر الذين كانو ايبلغون الجن عن انبياء البشر ولايبعد ان يسمى كل منهم باسم النبي الذي بلغ عنه. (قاول حديثيه مفحد 141) ترجمہ، امام حاکم نے اس حدیث کی سند کو بچچ قرار دیا ہے۔ کیکن امام بیکق نے شب الایمان میں فرمایا کہ اس حدیث کامتن شاذ ہے۔اورامام سیوطی فرماتے ہیں سیکلام بہت عمدہ ہے کیونکہ سند کی صحت سے متن کی صحت لاز مہیں آتی کیونکہ ہوسکتا ہے سندیکی ہومتن میں شذوذہویا کوئی ادرعلت ہوجواس کی صحت سے مانع ہو۔ جب اس حدیث کاضعف ظاہر ہو گیا اب اس کی تاویل کرنے کی کوئی ضرورت نہ رہی۔ کیونکہ اس جیسے مقام میں ضعیف حدیثیں قبول نہیں کی جاتی۔اور ممکن ہے کہ اس کی تاویل میر کی جائے کہ یہاں باقی طبقات ارض میں جن انبیاء کا ذکر پایا گیا ہے۔اس سے مراد ملغ میں جوانبیاء کی جانب سے جنوں کو تبلیخ کیا کرتے تھے۔اور ہر مبلغ کوانیے مبلغ عبنہ کا نام دے دیا گیا۔ علامہ آلوی اس اثر کے بارے میں علامہ ذہبی اور ابو حیان کی رائے ان الفاظ میں

#### 101

نقل کرتے ہیں: قال المذهب اسناده صحیح ولکنه شاذ بمرة لا اعلم لابی الصحی علیه متابعا و ذکر ابو حیان نحوه عن الحبر و قال هذا حدیث لا شک فی وضعه وهو من روایة الو اقدی الکذاب. (روح المعانی جلد 28 صفحہ 125) نیز علامہ آلوی یہ بھی فرماتے ہیں کہ اس اثر کا مطلب سے ہے کہ جس طرح اس زمین میں آدم اللی بنوح التلک ، موی التلک ، عینی التلک اور نبی پاک تیک السی ستیاں ہیں جو باق تمام لوگوں سے متاز ہیں ۔ ای طرح باقی طبقات زمین میں ان جیسے بچھ لوگ ہیں جو ان طبقات ارض میں موجود باقی لوگوں سے متاز ہیں۔ (روح المعانی جلد 28 صفحہ 125) مولوی انور شاہ شمیری لکھتے ہیں:

قلت و هذا الاثر شاذ بالمرة والذى يحب علينا الايمان هوما ثبت عندنا عن النبى عُلَيْنَة فان ثبت قطعاً اكفرنا منكره والا نحكم عليه بالا بتداع واما غير ذالك مما لم ثبت عنه عُلَيْنَة فلا يلز منا تسليمه والايمان به.

(فيض البارى جلد 3 صفحه 333)

لہذا جب ان علماء کے نز دیک بیا اثر شاذ اور ضعیف ہے اور باب عقبا کد میں قابل استناد نہیں یا اس کا مطلب ہی وہ نہیں جو بظاہر تمجھ آرہا ہے تو پھر اس کو بنیا دینا کر قطعی الثبوت والد لالہ آیت میں تا دیل اور نے معنی کا اختر اع کیونکر درست ہو سکتا ہے۔

**نوٹ**: مولوی سرفراز اینے رسالہ'' دل کا سرور'' میں ارشاد فرماتے ہیں کہ وہ روایت جس میں نبی پاک نے ایک صحابی کوتین نماز میں معاف فرمادیں اگر چہتے بھی ہوتو باب عقائد میں خبر داحد صحیح بھی حجت نہیں کیونکہ دہ ظنی ہوتی ہے۔اس عبارت سے ثابت ہوا

rsr

کر کمکھڑوی صاحب کانظریہ سے ہے کہ خبر داحد صحیح سے بھی عقائد نابت نہیں ہو سکتے تو ایک شاذ معلل اور محدثین کی تصریحات کے مطابق اسرائیلیات سے ماخوذ شدہ انٹر سے قرآن مجید کی قطعی الد لالت آیت کے خلاف سات زمینوں میں چھ آدم، چھنو ج، چھابرا ہیم، چھ موئی، چھ عیسی ادر چھ بی پاک ملیک چی جی بھی سے تعلیم کے جاسکتے ہیں؟ گکھڑوی صاحب تا نوتو کی کے بارے میں تو مہر بلب ہیں گویا آئیں سانپ سونگھ گیا ہے۔ البتہ اہل سنت دالجماعت کے بارے میں زبان طعن در از کرنے کی بڑی مہمارت رکھتے ہیں۔ سوال نمبر 2: سات باپ بھی تسلیم کرنے لازم ہیں کیونکہ ہر طبقہ کے بارے میں کہا گیا ہے۔ آدم کا دمد م، جب کہ قرآن مجید خلف کم من نفس واحد ق کا اعلان فرما رہا ہے تو کیا اس شاذ روایت وات آیت کر یہ کا خصص قرار دے سے ہیں؟ جب قطعی کا خصص

سوال تمبر 3: قرآن مجيد ميں انبياء عليهم السلام \_\_عہد دميثاق لينے کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا گیا۔ و إذ اخذ الله ميثاق النبيين. تو دریافت طلب سید امر ہے کہ اس جمع معرف بالام میں سب طبقات کے انبیاء داخل بي يانبي برتقتر براول ده سب بي شم جآء كم رسول مصدق لما معكم کی صورت لتنو من به و لتنصر نه کے پابند تھم ہے۔لہذاطبقہ علیا کے انبیاء علیم کی طرح ان کی ملت ، شریعت منسوخ ہو گی اور صرف آنخصرت میں کہتے کی اتباع واطاعت ہی ان کے

قطعی ہوناضروری ہے۔

mar.

کئے مدارفلاح ونجات گھہری۔لہذا آپ کے زمانہ نبوت میں ان کوصاحب شرع نبی تشلیم کرنا از روئے نص باطل تھہرا۔اور برتقدیر ثانی اس عموم کا مخصص اسی شاذ ردایت کو شلیم کرنا ہوگا۔جس کا بطلان ستغنی عن البیان ہے۔ سوال تمبر 4: جب باقی چھطبقات دالے انبیاءاس عہد و میثاق کے پابند نہیں خواہ کنبیین کا الف لام عہد کے لئے مانیں جس پرکوئی قرینہیں یا اس کو عام مخصوص البعض قرار دیں جس کا کوئی جوازنبين يتويجر ولكن رسول المأه وخاتم النبيين مين لفظ عام اليمعني مين ستعمل ہوناضروری ہے۔ کیونکہ جس مضمون کوآیت میثاق میں ثم جآء كم رسول مصدق كمامعكم لتؤ منن به ولتنصر نه. کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ای مضمون کو یہاں خاتم انٹین سے تعبیر کیا گیا ہے۔ اور قاعدہ بھی یہی ہے کہ مصرف بالام کے اعادہ کی صورت میں جو معنی ایک جگہ مراد ہو دوسری جگہ دہی معنی مراد ہوتا ہے ۔تو سرور عالم ایک خاتم ہو نگے صرف طبقہ ادلیہ کے لحاظ سے تا ک

تمام طبقات کے انبیاء کے لحاظ ہے ۔تو خاتم انبیین میں تاویل کی ضرورت ہی نہ رہی ۔ بلکہ تا دیل کرنا غلط ظہرا۔ تو اس صورت میں ہر طبقہ کا خاتم صرف اپنے طبقہ ارضیہ کے لحاظ ہے ہی خاتم ہوگااور ساتوں زمینوں کے خاتم ایک دوسرے کے ہم پلہ ہوں گے۔ لہذا نانوتوی صاحب کا اپنی اختراعی تقدیر کو قدرے نبی میں سات گنا اضافہ کا موجب قراردینابالکل غلط ہوگیا۔ بلکہ گھٹا کر ساتویں جصے میں محدود کرنالا زم آگیا۔ سوال نمبر5: قرآن مجید اور احادیث مبارکہ میں رسالت مآب ﷺ کےعموم رسالت ونبوت

ror

*کے نصوص* مثلاً (قوله تـعالمي) ليكو ن للعالمين نذيرا (وقوله) وما ارسلنك الا رحمة للعالمين (وقوله) يا ايها الناس اني رسول الله اليكم جميعا (وقوله عـليـه السـلام) ارسـلـت الـي الـخـلق كافة (وقوله عليه السلام) كنت اول النبيين في الخلق و آخر هم في البعث وغير ذالك من الآيات والاحاديث. جوآپ کی نبوت در سالت کے ملائکہ جن اور تمام نوع انسانی بلکہ ہر ہر ذرہ کا سَات کو محیط اور شامل ہونے پر دال ہیں۔ اور جن سے آسانوں پر موجود انبیاء کیہم السلام کی نبوت ور سالت بھی منسوخ تھہری ادراب ان کیلئے بصورت نزول ،صرف دین محمدی کامبلغ ہونالازم اور ضروری کفہراتو کیا یہی نصوص کلام محید اوراحادیث، دوسرے طبقات ارضیہ میں موجودانبیاء کی نبوت کے لئے ناسخ نہیں ہو سکتیں؟ جب کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا آسان پر موجود ہونا متواتر المعنى ردایات سے ثابت اور دیگر طبقات میں انبیاء کا وجود ہی ایک شاذ اثر سے ثابت ہو

رہاہے۔

سوال تمبير 6:

حضرت عبداللدابن عباس رضى اللدتعالى عنما كى طرف منسوب روايت مي صرف يد الفاظ بي - وَنَبِي كَنَبِيكُمُ . تو دريافت طلب امريه ب كدآيا يتشبيه اور تمثيل تمام اوصاف وكمالات ميں اشتراك كو مستلزم ب يا صرف صفت خاتميت ميں اشتراك كو؟ برتقد ير اول ممتنع الطير ذات والا صفات كے لئے چھ مثل بالفعل موجود تسليم كرنا لازم آگيا تو كيا قد رنبوى ميں سات گنا اضافه موايا آپ كى امتيازى حيثيت كى فى اورا نكار ؟ اور مُنَزَقٌ عَنُ شَرِيُكِ فِي مَحَاسِنِهِ.

کے چچشریک موجود ہونے کا دعویٰ؟ علاوہ ازیں ان انبیاء کوبھی رحمۃ اللعالمین شفیع المذنبين اورصاحب مقام محمود وشفاعت عظلمي تشليم كرنا لازم جوعموم كي صورت ميس اجتماع تقیصین کوشکزم ہے اور ہر طبقہ کے باشندوں کے لئے مخصوص رحمت و شفاعت سلیم کرنے سے قدر نبوی کے چھص کا نکارلازم آئے گا، کیا اس امرشنیع کا التزام کیا جا سکتا ہے؟ اور برتقدير ثاني جمله وجوہ اشتراک سے صرف وصف خاتميت ميں اشتراک کی وجہ تخصيص کيا ہوگی؟اوراس ترجیح بلامرج کا کیا جوازہوگا؟ سوال تمبر7: اگر صرف وصف خاتمیت میں ہی اشتراک تشلیم کرلیں تو پھر نبی اکرمہی کی ا خاتميت كاتمام طبقات كومحيط مانناادرأن كي خاتميت كامحدود مانناس دليل (ليعنى ديگر طبقات کے انبیاء کی) اور قرینہ سے ہے؟ جب کہ ظاہریمی ہے کہ خاتمیت ہر جگہ ایک جیسی ہونی چاہے۔جیسے اوپر دالے طبقہ کے انبیاء کے لئے ایسے ہی وہ اپنے اپنے طبقہ ارضیہ کے انبیاء کیلیئے خاتم پہذافرق کرناتحکم اور سینہزوری ہوگا۔ کیونکہ آپ نے سلسلہ دارانبیاء کا بکر فرمایا۔

لین آدمهم کآ دَمکُم ٗ ۔ شروع کر کے آخر میں فرمایا و نبی کنبیکہ لہٰ اس تر تیب کو المحوظ رکھتے ہوئے ان خاتمین کی وہی حیثیت تسلیم کرنی جا ہے۔جو طبقہ علیا میں <sup>ح</sup>ضرت محمر مصطفى متلايته كى ب\_ لهذا فرق تحكم اوربلا دليل باورخلاف خلام -سوال نمبر8: تورات مویٰ الظَیٰلاً میں مذکور ہے کہ اللہ تعالیٰ بنی اسرائیل کے بھائیوں میں تیری ما نندنی پیدا کرے گاجس کامصدق با جماع اہل اسلام، حضور سرور عالم ایسے میں اگر اس آیت میں مولی الطّنِيلا اور نبی اکر ملاہی کے درمیان ممانکت سے حضرت کلیم اللّٰہ الطّنِيلاً کا خاتم ہونا

ron

لا زم ہیں آتا اور نہ ہی نبی اکر مطالقہ کے خاتم ہونے کی کفی ہے تو اس روایت (اثر ابن عباس) میں جوتشبیہ مذکور ہے اس کو صرف خاتمیت میں اشتر اک پر محمول کرنے کی کیا ضرورت ہے؟ سوال نمبر9: خاتم النبيين كالمعنى موصوف بوصف نبوت اولأ وبالذات لينا اور دوسرے انبياءكو موصوف بوصف نبوت بالعرض ماننا اگر فی نفسہ درست ہے تو دریافت طلب امریہ ہے کہ پھر آپ کے فاتح اوراول ہونے کامعنی کیا ہوگا؟ جب کہ یہ بھی خودسر در عالم ایک کی کا ارشاد ہے۔ جعلني فاتر وخاتما كنت اول النبيين في الخلق و آخرهم في البعث کیا فاتح اوراول کامعنی موصوف بوصف نبوت اولا و بالذات لیا جائے گایا خاتمااور آخرالنبین کا؟ اللہ تعالیٰ نے اپنے متعلق هوالا ول وآلاخر فرمایا ہے تو اس ارشاد خدادندی میں موصوف بالوجودادلا وبالذات ، الاول كامعنى قرار پائے گایا آلاخر کا ؟ کیا فاتحا کی تفسیر خاتما ے کرنا ادرالا ول کو آلاخر کا مطلب قر ار دینا درست ہے؟ اور اس کوتح یف فتبیح اور تخ یب شیخ

کہاجائے گا؟ یا ہے ذہن رسااورامتیازی قہم وفراست کاعظیم نبوت قرار دیا جائے گا؟ سوال تمبر 10: خاتم النبيين كامعنى موصوف بوصف نبوت اولا وبالذات لينا بتفسير كے اصول دقواعد میں ہے سے تاعدہ کے تحت ہے،تفسیر القرآن بالقرآن یا تفسیر القرآن بالحدیث یا اقوال صحابہ یا اتوال تابعین یا از روئے لغت اور قواعد عربیت ہے، جب کسی نے بھی بید عنی بیان نہ کیا ہواور تیرہ صدیوں میں صفحہ جستی برعملی سکہ جمانے والے مغسرین اور اکابرین نے بید عنی بیان نہ کیا ہوتو کیا اس معنیٰ کوتنسیر بالرائے سے تعبیر نہیں کیا جائے گا؟ اور اگر چودھویں صدی میں کوئی

شخص کہتا ہے کہ اس حقیقت تک کسی کا ذ<sup>ہ</sup>ن نہیں پہنچ سکا اور بی<sup>حق</sup>یقت صرف میں نے ہی تمجھی

<u>ے اور</u>

گاہ باشد کہ کودک نادان بغلط بر ہدف زند تیرے

کااپ آپ کومصداق قرارد نے تو کیا اس کو اس امر کی اجازت دی جائلتی ہے؟ اور بیا جازت تحریف کا دروازہ کھولنے کے مترادف نہیں ہے؟ اور صرف مرزائیوں کو اس حق ہے کر وم رکھنے کی کوشش کا رآمد ہو تکتی ہے؟ جب کہ وہ بھی معنی بیان کرتے ہوئے اصلی ادر ظلمی کا فرق نکال کر نبی اکر میں کی حیثیت اور قدر کو بڑھانے کا دعویٰ کرتے ہیں کہ آپ صرف پہلوں کے خاتم نہیں بلکہ آنے والوں کے بھی خاتم ہیں ۔ چنا نچہ مرز انحود احمد نے اپ رسالہ ' احمد بیت کا پیغام' میں تقریبا وہ کی انداز اختیار کیا ہے جو نانو تو کی صاحب نے اختیار کیا ہے چنا نچہ دہ لکھتا

ختم نبوت کے تعلق احمد یوں کاعقیدہ: ، مذکور مالا تاداقف گروہ میں ہے بعض لوگ پیخیال کرتے ہیں کہ احمد کی ختم نبوت

کے بھر ہیں۔ اور اس کے قائل نہیں اور رسول علین کو خاتم النہیں نہیں مائے ، یہ محقق دو مو کے اور نا دا قفیت کا نتیجہ ہے در نہ جو چھا حمد کی کہتے ہیں وہ صرف میہ ہے کہ خاتم النہیں کا وہ معنی جو اس دفت مسلما نوں میں رائج ہے نہ تو قرآن کریم کی مذکور ہ بالا آیت پر جسپاں ہوتا ہے اور نہ اس سے رسول کر یم تلکینے کی عزت اور شان اس طرح ظاہر ہوتی ہے جس عزت اور شان کی طرف اس آیت میں اشارہ کیا گیا ہے ادر احمد کی جماعت خاتم النہیں کے دہ معنی کرتی ہے جو عربی لغت میں عام طور پر مند اول ہیں ادر جن سے رسول کر یم کی فنوں پر انہ اس کر کی شان اور آپ کی منزلت بہت بڑھ جاتی ہے۔ اور تمام بن کو رہ بالا آیت کر جنائم النہیں

,**ro**/

ثابت ہوتی ہے ۔ پس احمدی ختم نبوت کے منگرنہیں بلکہ ختم نبوت کے ان معنوں کے منگر ا ہیں جو عام سلمانوں میں غلطی سے رائج ہو گئے ہیں در نہ ختم نبوت کاا نکارتو کفر ہے۔ (صفحہ 8-7) اگر مرزامحمود کی اس عبارت کوتخذ بر الناس کے صفحہ اول کی عبارت کے ساتھ ملاکن موازنہ کیا جائے توعوام الناس کے غلط بھی میں مبتلا ہونے اور ولكن رسول الله و خاتم النبيين. کے بے ربط ہوجانے اور محض تأخرز مانی کے مفید فضیلت نہ ہونے پر کمل اتفاق نظر آتا ہے۔ اور طابق النعل بالنعل والى صورت حال پائى جاتى ہے۔ نانوتوی صاحب کے لئے نئے معانی اختراع کرنے کی اجازت اور مرزائی جماعت کیلئے پابندی ایک نارداتفزیق ہوگی اور ناانصافی کی انتہا۔ سوال نمبر 11: ہاں نانوتو ی صاحب نے موصوف بالعرض کے سلسلہ کوموصوف بالذات پر اخترام

پذیر سند می کیا ہے لیکن دریافت طلب امرید ہے کہ فلا سفہ کا بید قاعدہ زمانہ ماضی میں لا تنابی بالفعل اور سلسل کو باطل ثابت کرنے کے لئے ہے یاز مانہ مستقبل کے لحاظ سے وہ مخلوقات کی انتہا ، موجد د خالق جل وعلا کے موجود بالذات ہونے پر سلیم کرتے ہیں۔ اور براہیں ابطال تسلسل سے اس کو مربن تضہراتے ہیں ، لہذا اس قاعدہ کا اس جگہ چسپاں کرنا غیر معقول ہے۔ اور علی سبیل المتز ل اگر تسلیم بھی کر لیں تو پھر دوسر کے لوازم بھی تسلیم کرنا ہوں گے۔ مثلا آپ وصف ایمان کے ساتھ بھی موصوف بالذات اور وصفِ علم اور حیات کے ساتھ بھی متصف بالذات ۔ لہذا آپ کی بعث پر مومن بالعرض اور عالم بالعرض اور تی بالعرض کا سلسلہ ختم ہوجانا

سلسله ما بالذات يرختم كيسے ہوا؟ اس بحث کے دوران بیہ بات ثابت ہوگئی کہ نبی پاک علیہ السلام کے بعد سے دعویٰ کرنا کہ کوئی نبی آسکتا ہے۔ یا کسی اور زمین میں کوئی اور نبی ہوسکتا ہے۔ بیقر آن مجید کی اس آیت کریمہ کی تکذیب ہےاورا قوال صحابہاور محدثین ومفسرین کے اقوال کی تغلیط ہے۔ . مولوی ادر ایس کا ندهلوی خود لکھتے ہیں کہ جب آیات و روایات اور اقوال صحابہ د تابعین اورتمام فسرین دمحد ثین کی تصریحات سے ثابت ہو گیا کہ خاتم انبیین کے عنی آخری نبی کے بیں اب اس کے بعد کسی کولب کشائی کا منصب ہی باقی نہیں رہتا۔اس کے بعد ککھتے ہیں عجیب بات ہے کہ جس ذات بابرکات پر خاتم انبیین کی آیت نازل ہوئی اس کے بیان

کردہ معنی تو معتبر نہ ہوں اور مرزائی صاحبان کے بیان کردہ اُلٹے سید ھے معنیٰ معتبر ، موجا کیں۔ ہوجا کیں۔ (ختم نبوۃ صفحہ 50) نوٹ: ہمیں خواہ مخواہ کی کو کافر بنانے کا شوق نہیں ہے لیکن اگر کوئی خود کافر بن جائے اور قرآن واحادیث کی تصریحات سے اس کا کفر ثابت ہوجائے تو اس کو مسلمان سجھ کر ہمیں کافر بنے کا شوق بھی نہیں ہے۔ مولوی عبدالقدوس تر ندی نے اپنے والد کی زندگی کے حالات کے بارے میں کتاب کسمی ہے'' حیات تر ندی' اس میں وہ کھتا ہے کہ مولوی عبدالحی ککھنوی نے جو اثر ابن عباس کے بارے میں تحقیق کی ہے وہ احریٰ للقبول ہے لیکن ای کتاب میں خود کلھتا ہے کہ مفتی شفیع دیو بندی ہے کس نے پر چھا کہ مولوی عبدالحی صاحب نے کسام کے بیچھے مری نماز دوں میں قراء ت کرنا جائز ہے؟ تو مفتی شفیع نے جو اب میں کہا کہ مولوی عبدالحی

صاحب کون ہیں؟ کہاں رہتے ہیں؟ تو مولوی عبدالقد وس تر مذی نے دونوں واقعات نقل کر

دیئے ہیں تو اب سوال ہیہ ہے کہ اثر عماس جس کو جمہورعلاء شاذ اور معلل قرار دیتے ہیں جیسا

كه عمدة القارى، فتح البارى،الحادي للفتاوى،البدايه والنهايه،البحرالمحيط،روح البيان، شعب الإيمان ،موضوعات كبير،فتأوى حديثية اورالمقاصد الحسنة وغيره كتب ميں اس كى تصريح موجود ہے۔اس کے بارے میں تو عبدالحی لکھنوی صاحب کی رائے احریٰ للقبول ہواور فاتحہ خلف الامام جو فردعی ادر اجتہادی مسئلہ ہے اور صحابہ کرام کے دور سے آج تک اختلاقی آرہا ہے۔مثلاً ( حضرت عمر، حضرت علی، حضرت عبادہ بن صامت ،محمود بن رہیج، حضرت ابو ہر *ر*یہ ادر حضرت بلال ﷺ وغیرہ قراءت خلف الامام کے قائل ہیں ) تو اس میں ان کی رائے کی کوئی وقعت نه ہوتو آخراس تفریق کی کیادجہ ہے؟اور کیا مولو کی عبد الحی صاحب کی ایک شاذ اور متفرد

ائے میں وقعت ہے کہاس کی وجہ سے احادیث صحیحہ،متواتر ہ،مشہورہ اور چونسٹھ صحابہ کرام کی نف الم المنسرين ومحدثین کی اس تفسیر کوجوانہوں نے خاتم النبین کی کی ہے اس کے ارے میں کہا جائے کہ بیجہ <mark>م</mark>النفاتی ان کا ذہن اس آیت کے صحیح مفہوم تک نہیں پہنچا کتنی عجیب بات ہے جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ فرمائے: ان علينا جمعه و قرآنه ثم ان علينا بيانه. اورجن کے بارے میں ارشاد باری ہو: يعلمهم الكتاب والحكة . اورجن کے بارے میں ابراہیم الطلی بجیسے رسول دعا کریں اے اللہ ان میں ایک ایپارسول بھیج جوان کوقر آن وحکمت کی تعلیم دے۔ (كما قال الله تعالى حكاية عن ابراهيم عليه السلام) ربنا وابعث فيهم رسولا منهم يتلوا عليهم ايتك و يعلمهم الكتاب و الحكمة. ان کوآیت کے صحیح معنی تک رسائی نہ ہواور نانوتو ی صاحب کو ہوجائے ۔لہذا دیو بندی حضرات کو جاہیے کہ مولوی عبدالحی کے دامن میں پناہ کینے کے بجائے نانوتو کی کے اس جدید گھڑے ہوئے متنی کا ثبوت پیش کریں یا اس پر جوشرعی حکم ہے وہ لگا کیں۔ پھراگر عبدالحی صاحب کی اگریہ بات مان لی جائے جیسا کہ دہابی باور کراتے ہیں تو بھران کی کتابوں میں توبیہ جمی لکھاہوا ہے کہ نبی یاک کے بعد غیرتشریعی نبی آسکتا ہے صاحب شربیت نبی نہیں آ سکنا تو پھر مرزائی حضرات بھی یہی کہتے ہیں کہ مرزاصا حب غیرتشریعی نبی ہیں تو کیا پھردیو بندی حضرات اس کی نبوت کو قبول کرنے کا اعلان کریں گے؟ د یو بندی حضرات کی خدمت میں اسی خمن میں ہم ایک اور حوالہ پیش کرتے ہیں اُن

۳41

کے مایہ ناز عالم ادر لیں کا ندھلوی اپنی کتاب مسک الختام کے صفحہ نمبر 9 پر فرماتے ہیں۔ آیت کی سب سے زیادہ متنداور معتبر تفسیر وہی ہوگی جو آنخصرت علیق سے مردی ہوگی۔ بیہ کیے مکن ہے کہ جن پر آیت کا نزول ہووہ تو آیت کے معنی نہ تمجھےاور قادیان کا ایک بہتان طراز کہ جو بدعقل اوربدتهم ہونے کے علادہ عربی زبان سے بھی کما حقہ واقف نہ ہودہ آیت کا مطلب سمجھ جائے۔ یہی بات ہم عرض کرتے ہیں کہ یہ کیسے ممکن ہے کہ جن پر آیت کانزول ہو وہ تو آیت کامعنی نہ بمجھےاور نانو تہ کا ایک کودک نادان آیت کامعنی سمجھنے کا دعویٰ کرے۔ اور آیت سے ختم نبوت زمانی مراد ہونے پر جواس کا خلاہری اور حقیقی معنی ہے انور شاہ شمیری کی بیعبارت داخلے دلیل ہے کہ وہ اپنے رسالہ خاتم انبیین کے صفحہ نمبر 64 پر لکھتے ہی ہم اخصار کی خاطر صرف اردوتر جمہ پیش کرتے ہیں۔ ''ان بد نصیب اور محروم القسمت لوگوں کے حال سے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اگر حق تعالی شانہ کی قسم کھا کر فرما ئیں کہ خاتم النہین سے میری مرادیہ ہے کہ آپ کے بعد کوئی نبی نہیں بھیجوں گاتو بیہ بدنصیب جواب میں کہیں گے کہ ہاں ہاں لفظ تو درست ہے مگر آپ کی مراد یہ ہے کہ بیسلسلہ نبوت فلال طریقے سے آپ جاری رکھیں گی۔ نو ب :انورشاه کشمیری کی اس عبارت میں اس امریر داختے اور تطعی دلالت موجود ہے کہ لفظ خاتم النبین کامعنی آخری نبی ہی ہے اور یہی اس کا طاہر اور حقیق معنی ہے۔ ادر انور شاہ کشمیری کے رسالے میں اس قتم کی ادر بھی عبارات موجود ہیں انھیں عبارات کے صفون کوادر لیس کا ندھلوی نے اپنے الفاظ میں اپنے رسالہ مسک الختام میں پیش کیا ہے توجب ثابت ہو گیا کہ آیت کریمہ کا ظاہری دحقیقی معنی آخری نبی ہی ہے اور ویسے بھی

جب ختم نبوت کالفظ بولا جائے تو اس سے یہی معنی سمجھا جا تا ہے کہ نبی پاکے طلب سے جب ختم نبوت کالفظ بولا جائے تو اس سے یہی معنی سمجھا جا تا ہے کہ نبی پاکے طلب کے آخری نبی بیں اور آ پیکایسی پر نبوت ختم ہے۔ ا اب شفا شریف کی عبارت جوہم نے اس کتاب کے پہلے حصے میں بھی نقل کی ہے کہ پوری امت کا اجماع ہے کہ اس آیت کا یہی حقیقی معنی مراد ہے۔اور بغیر کسی تاویل اور تخصیص کے اس کا یہی مفہوم ہے۔ پس جواس آیت کا کوئی اور معنی کرے اس کے گفر میں کوئی شک نہیں۔اب بیعبارت قاسم نانوتو ی پر منطبق ہوجائے گی۔اوراسی صفون کی عبارت علامہ آلوی نے اس آیت کی تفسیر میں تحریر فرمائی ہے۔ اب اگرکوئی بیہ کیج کہان آیات میں ختم نبوت ذاتی مراد ہے تو اس کے بارے میں گزارش ہے کہ خود سین احمد بنی صاحب نے الشہاب الثاقب میں لکھا ہے کہ آیت کریمہ د خاتم النہین کی تفسیر میں عام مفسرین اس طرف گئے ہیں کہاس آیت سے مراد فقط ختم نبوت زمانی ہے ختم نبوت مرتی نہیں۔مولانا اس حصر پرانکار فرمارے ہیں اورخود نانوتو ی صاحب بھی کہتے ہیں کہ آیت کی تفسیر ختم نبوت مرتبی کیساتھ میں نے ہی کی ہے پہلوں کا قہم اس

مضمون تک نہیں پہنچا۔تواس سے ثابت ہو گیا کہ امت کا جس معنی پراجماع ہےاورجس معنی پر بقول علامه سید محمود آلوی قرآن مجید اوراحادیث مشہورہ ناطق ہیں وہ یہی ختم نبوت زمانی ہے نہ کہ مرتب ۔ ايك اجم اشكال كاجواب: بعض لوگ نانوتوی کی لید عبارت پیش کرتے ہیں کہ اگرختم سے مراد عام لے لیاجائے ذاتی بھی زمانی بھی یعنی خاتم ایک جنس ہواوراس کے لیے کئی انواع ہوں ۔ یابطور عموم المجازاس سے ختم نبوت زمانی بھی مراد ہو۔اس عبارت کو پیش کر کے دہ بیتا ثر دینا چاہتے

244

ہیں کہ نانوتو ی صاحب آیت کریمہ کوختم نبوت زمانی کے معنی میں بھی لیتے ہیں۔تو اس کے بارے میں گزارش بیہ ہے کہ ہم پہلے نانوتو ی صاحب کی عبارت پیش کر چکے ہیں آیت کر پمہ کامعنی آخری نبی کرنے سے حرف لکن زائد ثابت ہوتا ہے۔متدرک اورمتدرک منہ میں کوئی تناسب نہیں رہتا۔سرکار ﷺ کی تعریف ثابت نہیں ہوتی اور اہل کمال کے کمال بیان کے جاتے ہیں اور ویسے لوگوں کے اس قتم کے حالات۔ ای طرح اس نے بید بھی لکھا ہے کہ خاتم انبیین سے ختم نبوت ذاتی مراد لی جائے تو یہی آپ کے شایان شان ہے نہ کہ زمانی اور اس نے ریکھی کہا کہ جو میں نے معنی کیا ہے اگر کوئی نہ مانے اوراسی معنی پراڑار ہے جو پہلے سے لوگوں میں رائج ہے تو بیہ چیز قانون محبت نبوی کے خلاف ہے اورا پی عقل ونہم کی خوبی پر گواہی دینے والے بات ہے۔ (یعنی اپنی کم عقلی پر گواہی دیت ہے) تو اگر وہ خاتم انبین کا معنی آخری نبی ہونا مانتا ہوتا تو اس طرح کے الفاظ کیوں استعال کرتا ۔ہم اس کی اس قسم کی تمام عبارات کوفل کر کے پہلے مدل ومفصل تنصرہ کر چکے ہیں۔جو چاہے وہ اس بارے میں مزید تفصیلات کے لئے اکتبشیر بردالتحذیر اورالتنویر وغیرہ کا

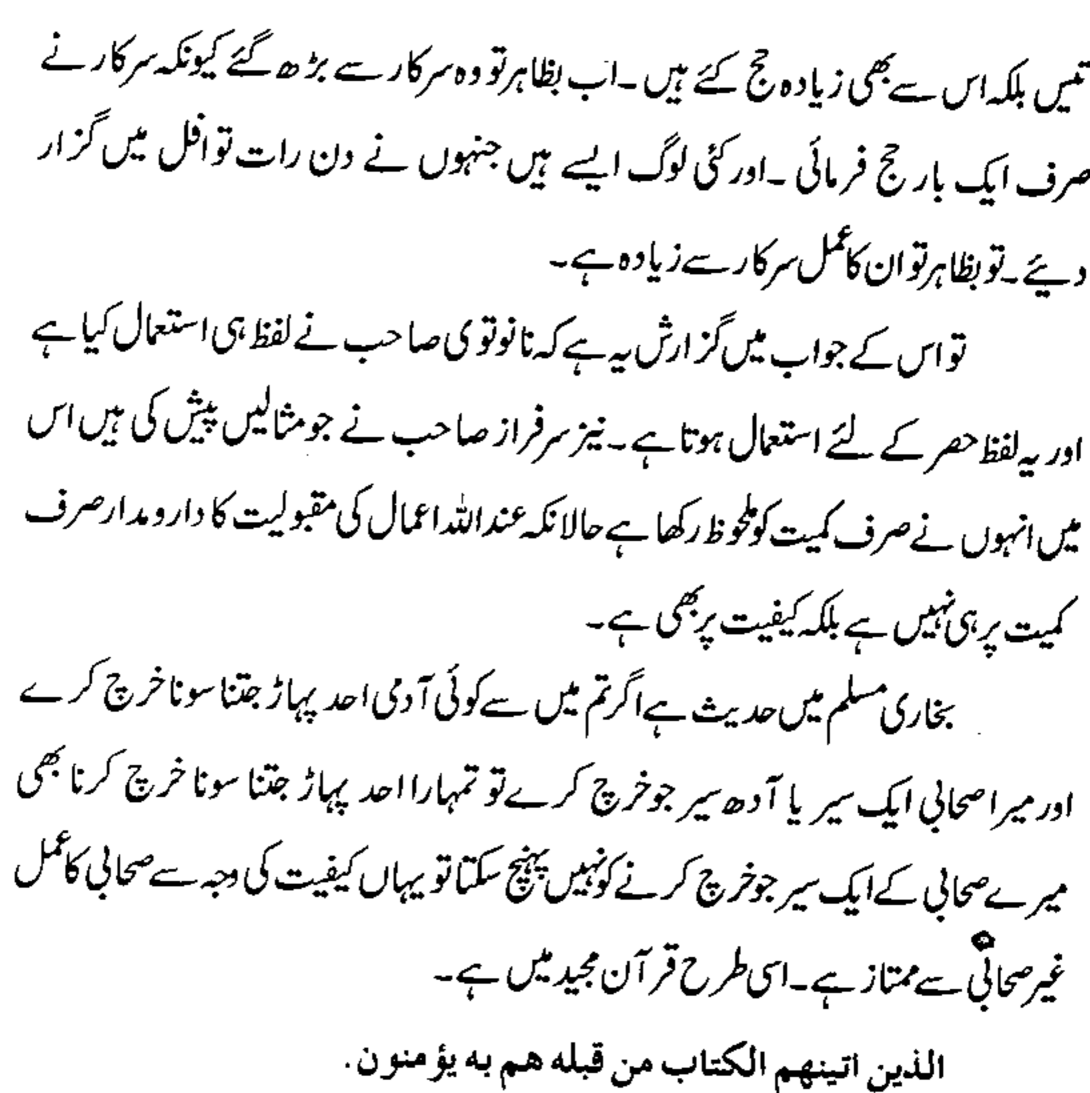
مطالعہ کر ہے۔

نانوتوی کی، بارگاہ رسالت میں ایک اور گستاخی

نانوتوی صاحب تحذیر الناس میں لکھتے ہیں کہ انبیاءاگرا پی امت میں ممتاز ہوتے ہیں تو علوم میں ہی ممتاز ہوتے ہیں عمل میں امتی مساوی ہوجاتے ہیں بلکہ بڑھ بھی جاتے ہیں

مولوی سرفراز صفدر صاحب نے اس کے جواب میں اسی بات پر زور دیا ہے کہ .

عبارت میں بظاہر کا لفظ ہے تو اس کا مطلب سیہ ہوا بظاہر بڑھ جاتے ہیں حقیقت میں تہیں بڑھتے ۔اس کی انہوں نے ایک مثال پیش کی ہے کہ کی لوگوں نے اپنی زندگی میں ہیں ، پچپیں



اس کے بعدارشادفرمایا: اولئك يوتون اجرهم مرتين. تو یہاں ان لوگوں کے لئے جو پہلے اہل کتاب تھے پھرمسلمان ہوئے دوہرے اجرے کا اعلان ہے۔حالانکہ حضرت ابو بکرصدیق ﷺ اور دیگر خلفائے ثلاثہ کا مرتبہ حضرت عبداللہ بن سلام وغیرہ سے زیادہ ہے۔لہذا نانوتوی کی بیعبارت بارگاہ رسالت میں صریح گستاخی ہے۔ گنگوہی اور انبیٹھو ی نے شیطان اور ملک الموت کوعلم میں سرکا روایت سے بڑھا

دیا اور نانوتوی نے عمل میں امتی کو نبی سے بڑھا دیا۔اللہ تعالیٰ ایسے گستاخوں اور بے ادبوں سے ہرمسلمان کو محفوظ رکھے۔ اساعيل دہلوی کاتمام ایمانیات کومانے سے انکار اساعیل تقویة الایمان میں لکھتاہے کہ اللہ کومان اور کسی کونہ مان۔حالانکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے ولكن البرمن امن باالله واليوم الآخرو الملئكة والكتاب و النبيين. نیکی بیہ ہے کہ ایمان لایا جائے اللہ پر اور قیامت اور فرشتوں پر اور کتابوں پر اور انبياء پر۔ اس طرح ارشاد باری ہے: كل امن بالله وملئكته و كتبه و رسله. ترجمہ: سب لوگ ایمان لائے اللہ پر اور فرشتوں پر اور کتابوں پر اور رسولوں پر ۔

اس آیت کریمہ سے بھی ثابت ہوتا ہے کہ صرف اللہ پرایمان لانا کا فی نہیں ہے بلکہ فرشتوں پر بھی تمام رسولوں پر بھی اور تمام کتابوں پر بھی ایمان لا نا ضر دری ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: ومن يكفر بالله وملئكته وكتبه ورسله واليوم الآخر فقد ضل ضلالا بعبدا. ترجمہ:جو کفر کرے اللہ کے ساتھ اور فرشتوں کے ساتھ اور رسولوں کے ساتھ اور قیامت کے دن کے ساتھ وہ بہک کر دور جابڑا۔

https://ataunnabi.blogspot.com/ تواس آیت کریمہ سے پتہ چلا کہ مولوی اساعیل دہلوی کا بیڈول کہ اللہ کو مانو اور کسی کونہ مانو بیسراسر گمراہی اور بے دین پر بنی ہے۔ اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ان الذين يكفرون بالله و رسله و يريدون ان يفر قوابين الله و رسله و يقولون نؤمن ببعض و نكفر ببعض و يريدون ان يتخذوا بين ذالك سبيلا اولئك هم الكفرون حقا و اعتد نا للكفرين عذابا مهينا. ترجمہ:جولوگ منکر ہیں اللہ سے اور اس کے رسولوں سے اور چاہتے ہیں کہ فرق نکالیں اللہ میں اور اس کے رسولوں میں اور کہتے ہیں مانتے ہیں بعضوں کو اور نہیں مانتے بعضوں کواور چاہتے ہیں کہ نکالیں اس کے بیچ میں اور ایک راہ ایسے لوگ وہی ہیں اصل کا فر اورہم نے تیار کررکھا ہے کا فروں کے داسطے ذلت کا عذاب۔ مولوی شبیر احمد عثانی اس آیت کے حاشیہ میں لکھتے ہیں'' اللہ کا ماننا تب معتبر ہے کہ اپنے زمانہ کے پیغمبروں کی تصدیق کرے اور اس کا حکم مانے بدون تصدیق نبی کے اللہ کا ماننا

غلط ہے اس کا اعتبار نہیں بلکہ ایک نبی کی تکذیب اللہ اور تمام رسولوں کی تکذیب تمجھی جاتی ہے یہود نے جب رسول اللہ کی تکذیب کی توحق تعالیٰ کی اور تمام انبیاء کی تکذیب کرنے والے قرارد یے گئے اور یکے کافر سمجھے گئے''۔ (تفسیر عثانی صفحہ 176) اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: انا ارسلنک شاهدا و مېشرا و نډيرا لتومنوا بالله و رسوله . ترجمہ: ہم نے بچھ کو بھیجا احوال بتانے والا اور خوش اور ڈرسنانے والاتا کہتم یقین لاؤ الله يرادراس كرسول ير.

۳4۸

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: ومن لم يؤمن بالله و رسوله فان اعتدنا للكفرين سعيرا. ترجمہ:جوکوئی نہ ایمان لائے اللہ پر اور اس کے رسول پر تو ہم نے تیار کر رکھی ہے منکروں کے داسطے دہلتی آگ۔ اس آیت کریمہ ہے بھی ثابت ہوا کہ جولوگ نبی پاکے علیقے کی تصدیق نہ کریں ان کے لئے جہنم کی آگ اللہ نے تیار کررکھی ہے۔ ترجمہ: وہابی لوگ جب مولوی اساعیل دہلوی کی کفریات کا کوئی جواب نہیں دے سکتے اور ہرطرح عاجز ہوجاتے ہیں تو پھر بیہ کہتے ہیں کہ اگر اساعیل دہلوی گستاخ تھا تو تمہارے اعلیٰ حضرت نے اسے کا فر کیوں نہیں کہا۔ اس کے جواب میں ہم بیگز ارش کرتے ہیں کہ رشید احمد گنگوہی فآوی رشید سے میں کہتے ہیں کہ مولانا اساعیل کو جو کا فرشجھتے ہیں بتاویل کہتے ہیں اگر چہ بیان کی تاویل غلط ہے لہذان لوگوں کو کا فرکہنا اور اُن کے ساتھ معاملہ کفار جیسا نہ کرنا چاہئے ۔

(فآويل رشيد به جلداول صفحه 187) اب دہایی حضرات بیہ بتائیں کہ گنگوہی صاحب جو کہہ رہے ہیں کہ مولا نا اساعیل کو جولوگ کا فرکہتے ہیں ان کا بیا فرکہنا غلط ہے تو اگر اعلیٰ حضرات نے اساعیل دہلوی کو کا فرنہیں کہا تو پھرکون لوگ ہیں جواساعیل دہلوی کو کافر کہتے ہیں کیونکہ سرفراز صاحب ای کتاب عبارات اکابر میں لکھتے ہیں کہ پورے ہندوستان میں *صرف* خان صاحب کو سرکا تلاہیے سے محبت تھی اور کسی کوہیں تھی؟ تو مولوی سرفراز کا مقصد اس عبارت سے بیر ہے کہ صرف انہوں نے ہی ہماری تر دید کی ہے دوسرے علاء نے نہیں کی محو یا مولومی سرفراز کہنا ہیہ چاہتا ہے کہ

ہارے پیشواؤں پرصرف اعلیٰ حضرت نے ہی کفر کے فتو بے لگائے کچر ثابت ہو گیا گنگوہی کی عبارت جوہم نے پیش کی ہے کہ مولانا اساعیل کو جولوگ کا فرکہتے ہیں اس سے مراد اعلیٰ حضرت ادران کے جمنوا ہیں ادر گنگوہی ہی کا اپنے بارے میں پیارشاد ہے کہ قن وہی ہے جو میری زبان سے نکلتا ہے میں پچھ ہیں مگرنجات موقوف ہے میری اتباع پر۔ لہذاد یو بندیوں کو جاہے کہ گنگوہی کے اس قول پڑمل کریں اوراساعیل کی گفریات کا کوئی ٹھوس جواب قر آن دسنت کی روشنی میں دیں اورلغوجوابات دینے سے پر ہیز کریں۔ نیز بیام بھی قابل غور ہے کہ خود دیو بندی مولویوں نے مولوی اساعیل دہلوی کو کا فر قرار دیا چنانچہ مولوی اساعیل دہلوی کی عبارت جواس نے الیصاح الحق میں لکھی ہے کہ اللّٰہ تعالی کوزمان اور مکان سے منزہ جاننا اورتر کیب عقلی سے منزہ جاننا اور اللہ تعالیٰ کا دیدار بغیر کیف اور جہت کے ثابت کرنا میسب بدعت ہے۔ صفحہ 35 تو مولوی اساعیل کی بی عبارت تقل کر کے گنگوہی سے پو چھا گیا کہ مذکورہ عقیدہ ر کھنے دالے خص کے بارے میں شرع علم کیاہے؟

علمائے دیوبند کااساعیل دہلوی یرفتو کی گفر ر شید احمر گنگوہی نے جواب میں لکھا کہ بیخص عقائد اہل سنت سے جاہل اور بے

بہرہ ہے۔ تقانوي صاحب كافتوى: تھانوی نے جواب کی تصدیق کرتے ہوئے کہا:الہواب صحیح۔

۳2+

عزيز الرحمٰن مفتى ديو بند كافتوى:

مفتى عزيز الرحمٰن صاحب لکھتے ہيں الغرض حق تعالیٰ کو زمان اور مکان سے اور

تر کیب عقلی سے منزہ جاننا عقیدہ اہل حق اور اہل ایمان کا ہے۔اس کا انکار الحاد اور زندقہ ہے۔اور دیدار حق تعالی جوآخرت میں ہوگا مونین کو بے کیف اور بے جہت ہوگا۔ مخالف اس

ہے۔ اور دیر ارض میں اور جو سرت میں اور میں رہے چھ اور جو چھ میں اور جو جاتے ہیں۔ عقید ے کا بیدین اور ملحد ہے۔

اس فتویٰ پرتمام دیو بندی اکابر کی تصدیقات موجود ہیں۔مولوی محمود مدرس اول مدرسہ دیو بند نے لکھا''الہ جو اب صحیح '' یحمود <sup>الح</sup>ن شیخ الہند دیو بند نے لکھا''الہ جو اب صحیح ''مولا ناعبد الحق نے جواب میں لکھا شیح ۔ ( فتاویٰ رشید پی جلد اول صفحہ 62 )

۔ تو اب مولوی سرفراز صاحب کو جاہیے کہ اکابر دیو بندنے اساعیل دہلوی کی اس

عبارت پر جوفتوے لگائے ہیں اور اس کو جو ملحد اورزندیق لکھا ہے تو ان تمام فتو وک پرعمل کریں اور اعلیٰ حضرت رحمۃ اللہ علیہ کے بارے میں درید ہ ڈی سے کام نہ لیں اورا پی زبان کولگام دیں

مولوی خلیل احمرانبیھٹو کی کا شیطان کونبی پاک سے عالم ماننا مولوى خليل احمر برابين قاطعه ميں لکھتے ہيں کہ' شيطان اور ملک الموت کا حال د کمچے کرعلم محیط زمین کا فخر عالم علیہ السلام کے لئے ثابت کر تا شرک نہیں تو ایمان کا کون ساحصہ ہے۔ شیطان اور ملک الموت کے لئے بیدوسعت تونص سے ثابت ہے۔ فخر عالم کے لئے کوئی نص موجود ہے جس سے تمام تصوص کور د کر کے ایک شرک کو ثابت کرتا ہے'۔ صفحہ 51 بربين قاطعه كى عبارت كاليس منظر: مولا نا عبدالسميع صاحب نے انوار ساطعہ ميں لکھا تھا کہ جب روايات سے ثابت

ہے کہ پوری زمین ملک الموت کے سامنے پیالے کی طرح ہے اور شامی میں لکھا ہوا ہے کہ نیطان بنی آدم کے ساتھ رہتا ہے اور اللہ تعالٰی نے اس کو بیہ قدرت دی ہے کہ بنی آدم کے عمال کود کچھا ہے جس طرح اس نے ملک الموت کو قدرت عطا کی ہے ۔تو مولا ناعبرالسم<del>ع</del> ساحب نے اس کو دلیل بناتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ جب شیطان اور ملک الموت کو بیہ سعت علم حاصل ہے حالانکہ وہ بھی مخلوق ہیں تو پھرنبی پاک علیہ السلام کے لئے اگر پوری دوئے زمین کاعلم سلیم کرلیا جائے اور مجلس مولود میں سرکا تطلیقے کی آمد کومکن سمجھا جائے اس ہی کیا حرج ہے؟ کیونکہ جب خدا تعالیٰ شیطان اور ملک الموت کوروئے زمین کاعلم عطا کرسکتا ہے تو پھرسر کارعلیہ السلام جوسید الحبوبین ہیں ان کوبھی روئے زمین کاعلم عطافر ماسکتا ہے تو اس عبارت کے جواب میں خلیل احمد نے ریکھا کہ شیطان اور ملک الموت کا حال دیکھے کر محض قیاسات فاسدہ سے *نصوص قطعیہ کے خل*اف نبی پاک کے لئے عطائی علم ثابت کرنا سی شرک ہے۔ شیطان اور ملک الموت کے علم کے لئے تو نصوص قطعہ موجود ہیں نبی پاک علیہ السلام <u>کے کم کے لئے کوئی نص قطعی نہیں۔</u>

اکابراہل سنت نے کٹی مرتبہ دیو بندی علماء سے مطالبہ کیا ہے کہتم وہ نصوص قطعیہ پیش کروجن میں شیطان اور ملک الموت کے لئے محیط زمین کاعلم ثابت کیا گیا ہو۔اس کے جواب میں وہایی کہتے ہیں کہ نصوص قطعیہ وہ ہیں جومولوی عبدالسمیع صاحب نے پیش کی ہیں۔ حالانکہ انہوں نے تو شامی کی عبارت اور چند تابعین کے اقوال پیش کئے تھے تو چونکہ ان کو شیطان سے خوش عقید گی ہے اس لئے انھوں نے شامی کی اس عبارت کو نصوص قطعیہ تمحص لیا۔ چنانچه لیل احمد ککھتا ہے کہ شیطان کو جو دسعت علم دی اس کا حال مشاہدہ اور نصوص قطعیہ سے معلوم ہوا تو شیطان کے لئے تو اتنے علم کا شوت نصوص قطعیہ سے مان رہے ہیں

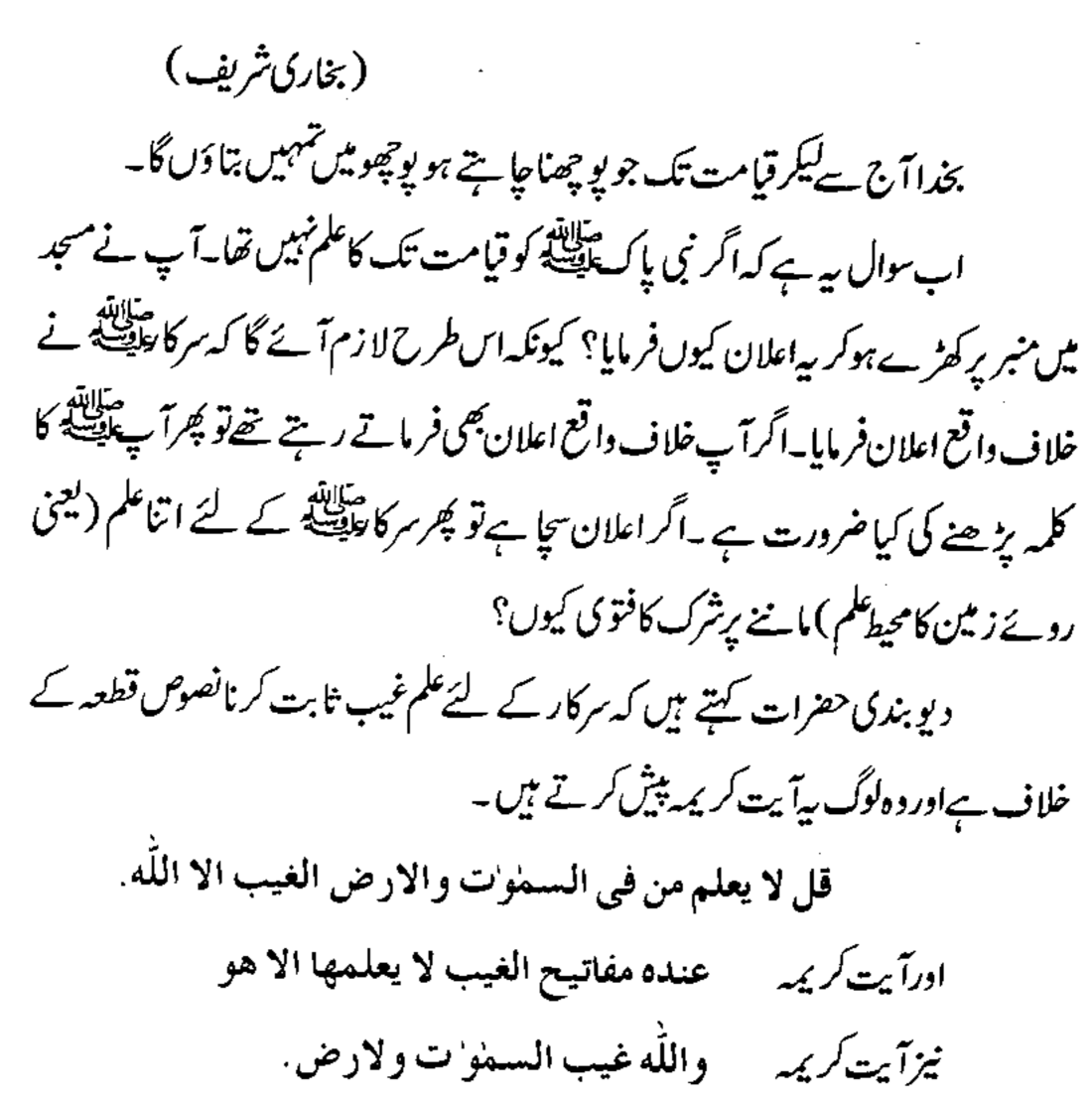
121

حالا نکہ اس کے لئے کوئی نص قطعی نہیں ۔اور وہ لکھتا ہے کہ نبی کریم کے لیے کوئی نص قطعی نہیں۔حالانکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: علمك مالم تكن تغلم وكان فضل الله عليك عظيما. اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: عالم الغيب فلا يظهر على غيبه احدا الامن ارتضى من رسول. اورارشاد باری تعالی ہے۔ وماكان الله ليطلعلم على الغيب ولكن الله يجتبي من رسله من

يشاء.

اورار شاد بارى ب: و ما هو على الغيب بضنين. نيز فر مايا: فاو حلى الى عبده مااو حلى .

تو کیا یہ تمام نصوص قطعہ سرکار علیہ السلام کے عموم علم کو ثابت نہیں کرتیں۔ جب اللہ نے فر مادیا کہ جو بھی آپ نہیں جانتے تصودہ سب کچھ ہم نے تم کو بتلا دیا تو اس میں محط زمین کا علم بھی داخل ہو گا کیونکہ دہ بھی آپ پہلے نہیں جانتے تھے۔ نہز تابل غور ام بیہ ہے کہ اگر شیطان کے محط زمین کے علم کے ثبوت کے لئے شاکی نہز تابل غور ام بیہ ہے کہ اگر شیطان کے محط زمین کے علم کے ثبوت کے لئے شاکی نہز تابل غور ام بیہ ہے کہ اگر شیطان کے محط زمین کے علم کے ثبوت کے لئے شاکی کی عبارت جمت ہو تو سرکار علیہ السلام کے علمی کمالات اور روئے زمین کے عالم ہونے کے بارے میں بیر حدیث پاک جمت کیوں نہیں جس میں سرکار علیہ السلام نے ارشاد قرمایا: و اللہ لا مہ سناونی عن مندی فیسما ہیں کہ مو یہن الساعة الا انہات کی م بعہ ا



نيز *آيت كريمه* انعا الغيب للله. اب سوال ہیہ ہے کہ ان آیات میں تو سب ماسوی اللہ سے علم غیب کی تفی ہے تو بیہ منطق ہماری سمجھ سے بالاتر ہے ان آیات کریمہ میں حصر کے باوجود شیطان اور ملک الموت کے لئے تو روئے زمین کاعلم ماننا ضروریات دین میں سے ہوا ور نبی پاک علیہ السلام کے لئے ماننا شرك اوركفر هو \_ كيا شيطان اور ملك الموت غير التُنهيس بي صرف انبياءكرام غير التُدبين؟ اس تفریق کی کیا دجہ ہے ۔ایک مخلوق میں ایک صفت کا اثبات عین ایمان ہو بلکہ شیطان جو سب سے ذلیل مخلوق ہے اس کے لئے اتناوسیع علم ماننا اور اس کے لئے تمام روئے زمین کاعلم

۳Z٣

ثابت كرنا نصوص قطعيه كامدلول ہواور نبی پاک علیق جن کی شان ہے۔ بعداز خدابزرك تونى قصه مختصر ان کے لیئے روئے زمین کاعلم ماننا شرک ہو۔ بلکہ ان کے لئے دیوار کے پیچھے کے علم کوبھی شلیم نہ کیا جائے۔ مولوی سرفراز صاحب اس عبارت کی تاویل میں فرماتے ہیں کہ براہین قاطعہ میں جس علم غیب کے اثبات کو شرک کہا گیا ہے وہ ذاتی علم غیب ہے۔حالانکہ آج تک کسی تن عالم دین نے نبی پاک کے لئے ذاتی علم غیب شلیم ہی نہیں کیا۔ تو کیا براہین قاطعہ کے مصنف نے اس چیز کارد کیاجس چیز کاان کاخصم قائل ہی ہیں؟ مولوی سرفراز خود این کتاب '' تنقید متین'' میں لکھتے ہیں کہ'' آیت کریمہ لا اعلم الغیب میں اعلیٰ حضرت نے ترجمہ کیا ہے میں خود بخو دعلم غیب نہیں جانتا' یتو اس پر تنقید کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ' لفظ آپ خان صاحب نے اس میں بزورداخل کیا ہے حالانکہ کی لفظ کا ترجم ہمیں ہے اور بیچور در دازہ خان صاحب نے اپنے فاسد عقیدے کے لئے کھولا ہے'۔

ای طرح سرفراز صاحب فرماتے ہیں اگر آپ کاعلم عطائی تھا اس لیے اللہ تعالی نے آپ سے ذاتی علم غیب کی تفی فر مائی تو آپ علیہ کی نبوت ورسالت بھی تو عطائی تھی تو اللہ تعالیٰ نے آپ متلاقی سے بیر کیوں نہ کہلوایا کہ میں ذاتی طور پر بی اوررسول نہیں ہوں عطا کی طور ير ہوں۔ ایک کتاب میں ذاتی علم غیب مراد لینے والوں کی اس طرح پرز درتر دید کررہے ہیں ادر د دسری کتاب میں اپنے مولوی کو بچانے کے لئے وہی ذاتی عطائی والاسہارالے رہے ہیں اور وہی بات کہنے پر مجبور ہو گئے ہیں جو بات اہل سنت کہتے تتصرفہ کا فرمشرک قرار پاتے

#### ۳۷۵

تھے۔ گویا حضرت پر بیمثال ثابت آتی ہے۔ القوار مامنہ الفوار ۔ نیز سرفراز صاحب اپنی کتاب از التہ الریب میں لکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کس کو بھی علم غیب نہیں ہے نہ کی جن کو، نہ فرشتے کو، نہ کی نبی کو، نہ ذاتی طور نہ عطائی طور پر لیکن این اس کتاب عبارات اکابر میں کہتا ہے کہ عبدالسمیع اپنے زعم میں بڑامومن ہے اپنے آپ میں شیطان سے زیادہ علم غیب ثابت کر کے دکھائے۔اوراس طرح مید بھی کہتا ہے کہ عقائد کے مسائل قیاس نہیں ہوتے بلکہ طعی ہوتے ہیں ینصوص سے ثابت ہوتے ہیں۔لہذا شیطان اور ملک الموت کے علم غیب کود کچے کرنبی پاک کے لئے علم غیب ثابت ہیں کیا جاسکتا۔ ایک کتاب میں کہا کہ کسی فرشتے اور جن کو بھی علم غیب نہیں ہے اور دوسری کتاب میں جب اپنے مولوی خلیل احمد ابنیٹھوی کی صفائی پیش کرنی تھی تو شیطان اور ملک الموت کے لیے علم غیب کو مان لیا۔اور بیچی ذہن میں نہ رہا کہ میں دوسری کتاب میں کیالکھ چکا ہوں۔ مولوی سرفراز صاحب ریجھی فرماتے ہیں کہ روئے زمین کاعلم کوئی کمال نہیں۔ کیاز مین کے اندرالی اشیاء موجود نہیں ہیں جو اللہ تعالیٰ کی قدرت کی نشانیاں ہیں اور اللہ تعالیٰ کی صفت علم وقدرت کی روثن دلیل ہیں ۔ کیونکہ جبکہ زمین کی ہر چیز اللہ تعالیٰ کے وجود پر اوراس کی کار گمری پراور بے پناہ حکمت پردلالت کرتی ہے تو کیا نبی پاک کوالتٰد تعالٰی کے وجود کے دلائل کاعلم ہیں ہے؟ حالانکہ جس چیز کے بارے میں جتنا دلائل کاعلم زیادہ ہوا تنااس چیز کے بارے میں زیادہ یقین حاصل ہوتا ہے۔مثلا ایک آ دمی کوا یک مسئلہ کے بارے میں دس دلیلیں آتی ہوں اس کا اس مسئلہ کے بارے میں یقین زیادہ قوی ہوگا ادرا گراس کو کس مسئلے کے بارے میں سویا ہزار دلیل کاعلم ہوتو اس کا یقین مزید پختہ ہوگا اور اس کوزیا دہ بصیرت حاصل ہوگی تو اس طرح اللہ تعالیٰ کے بارے میں سرکارکو دلائل کا جتنا زیادہ علم ہوگا اتنا ہی آپ کو اللہ

تعالیٰ کی ذات وصفات کے بارے میں زیادہ یقین حاصل ہوگا۔ كَما قال الله تبارك و تعالى: سنريهم ايتنا في الافاق و في انفسهم. ترجمہ : ہم ان کواپنی نشانیاں دکھا کیں گے دنیا میں یعنی تمام روئے زمین میں اور ان کے نفوس میں بھی۔ اس آیت کریمہ سے ثابت ہوا کہ انسان کی ذات کے اندربھی اورروئے زمین کے اندربھی اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات پر دلالت کرنے والی اشیاءموجود ہیں۔ ارشاد باری ہے: هوالذي حبل لكم الارض فراشاً. ترجمہ: وہ اللہ جس نے تمہارے لے زمین کو بچھو تابنایا۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: الم نجعل الارض مهادًا والجبال اوتاداً

ترجمہ: کہ ہم نے زمین کو بچھونا کیااور پہاڑوں کو میخیں۔ ای طرح ارشاد باری ب: فالق الحب والنوى " ترجمیہ: دانے اور صحلی کا چیرنے والا۔ 🕐 اس طرح ارشادر بانی ب: ان في خبلق السيمونت و الارض و اختيلاف اليل و النهاد لايات لاولى الالساب . الذين يذكرون الله قياما و قعودا وعلى جنوبهم وتيفكرون

**7**22

فی خلق السموت والارض دہنا ما خلقت ہذا باطلا. ترجمہ : بے شک آ سانوں اور زمینوں کی پیدائش اور رات دن کی با ہم تبر بلیوں میں نشانیاں ہیں عقل مندوں کے لئے جو اللّٰہ کا ذکر کرتے ہیں کھڑے اور بیٹھے اور کروٹ پر لیٹے اور زمین کی پیدائش میں غور کرتے ہیں ۔ اے رب ہمارے تو نے یہ ریکا رنہ بتایا۔ تو جب زمین وآ سمان کی پیدائش میں عقل والوں کے لئے نشانیاں ہیں اور سب سے بروی عقل والی ذات اور ہمتی نبی پاک علیف کی ہے پھر زمین و آ سمان کا علم نبی پاک کے لئے کمالات علمی میں سے کیوں نہ شار ہوگا۔ نبی پاک کے لئے کمالات علمی میں سے کیوں نہ شار ہوگا۔ عربی کا مشہور مقولہ ہے: وفی کل نسبی لہ ایہ تدل علی انہ واحد ہرایک شے میں ایک علامت ہے جو اس کے واحد اور کیتا ہونے پر دلالت کرتی

اگرمولوی سرفراز کوگلستان یا دہوتی چربھی وہ کہنے کی جرأت نہ کرتا کہ نبی یا کے چاہیے ت کے لئے محیط زمین کاعلم کمال نہیں ہی آپ چاہتے کے لئے علوم شرعیہ کا جاننا ہی کمال ہے۔ شيخ سعدي فرماتے من: برگ د رختان سنز د رنظر ہوشیا ر <del>ہر درق دفتر ایست از معرفت کر دگار</del> عقل مند کی نظروں میں سنر درختوں کے بتوں میں سے ہریہۃ اللہ تعالٰی کی معرفت کا دقتر ہے۔

۳2۸

سركا يطلق كمي وسعت علمي كاثبوت اقوال علماء كي ردشن ميں حضرت قاضی عیاض نے شفاشریف میں علامہ علی قاری نے اس شرح میں فرمایا: وكذلك و اخبارة من الغيوب وانباء ٥ بمايكون اي في الاخرين (وكان) اى بما كان فى الاولين او بما يكون فى الغيوب وبما كان من العدم اس طرح حضورا کرمیانی کاغیروں کی خبر دینا اور مایکون یعنی پہلوں میں جو چھ ہوایا جو پچھنیوں میں آئندہ ہوگااور جو پچھمعدوم ہو چکاان سب کو بتایا۔ اس طرح ملاعلی قاری شرح شفاشریف میں فرماتے ہیں : واطلعه عليه من علم مايكون في عالم الشهادة وماكان في عالم الغيب من السعادة والشقاوة وعجائب قدرته و عظيم ملكوته اي من ظهور قوته و وضوح سلطنة. (جلد 2 صفح 7 شرح شفاللقارى) اللد تعالى نے نبى ياك عليه السلام كواطلاع دى ہے كائنات ميں تمام ہونے والى چیز دں کے بارے میں اور عالم غیب میں جوبھی کسی کی سعادت ہے یا شقادت ہے۔اور اللّٰہ تعالی نے نبی یاک علیہ السلام کواطلاع دی ہے۔اپنی تمام بادشاہی پر ادر اپنی قدرت کے عجائب پر۔ اس طرح علامه ملاعلی قاری نے رحمۃ اللہ علیہ اس مقام پر فرمایا ہے: ما اطلعه الله عليه مما تقدم في ماكان من احوال الامم الخالية و كتبهم و شرائعهم وما اطلعه الله عليه من المغيبات التي ستاتي. اللہ تعالیٰ نے نبی پاک علیہ السلام کو پہلی تمام امتوں کے احوال بتا دیئے ،اور پہل شریعتوں کے احوال بھی بتادیئے اور سنغتل میں پیش آنے والے تمام نیبی واقعات کی اطلاع

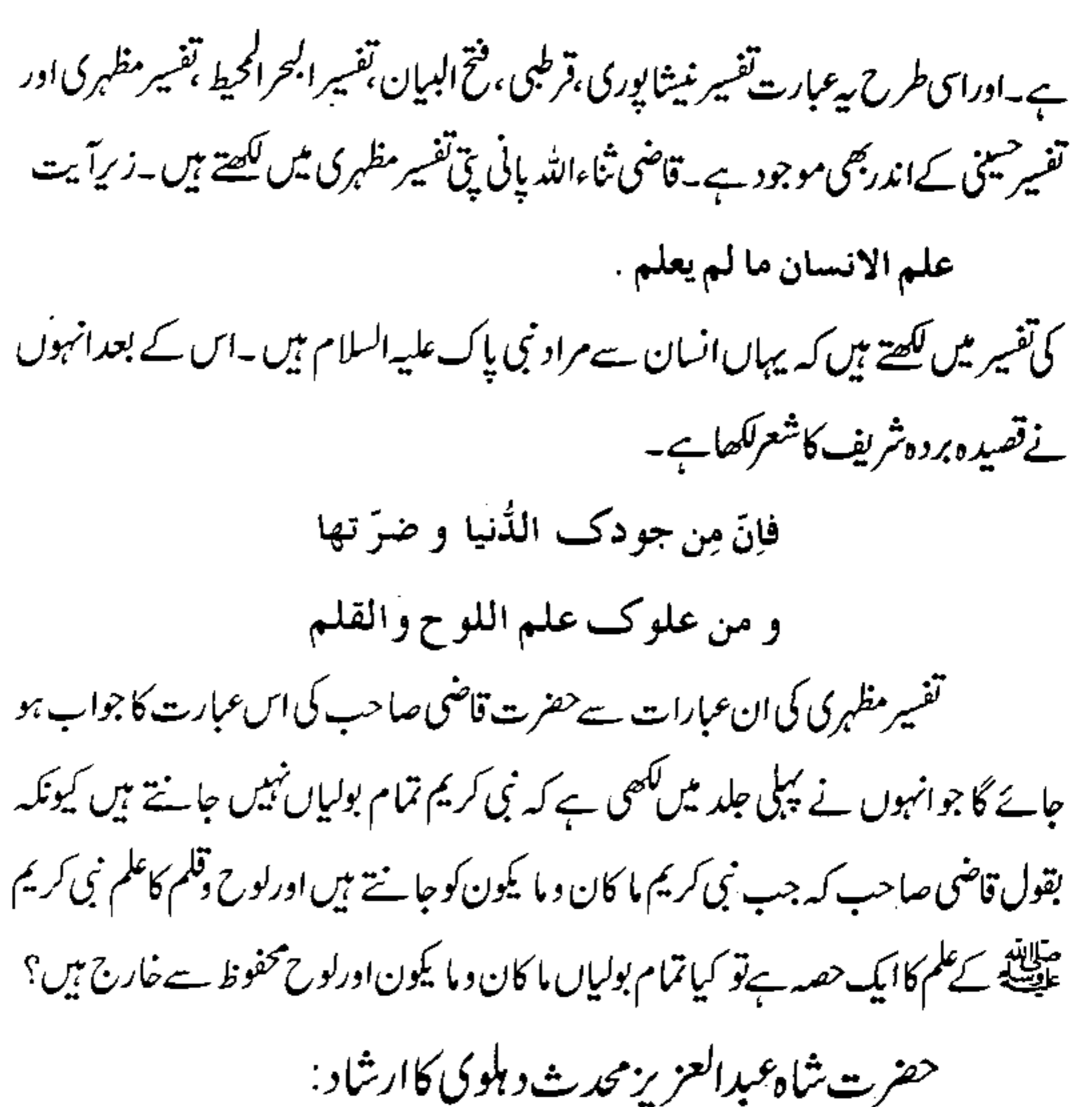
بھی دے دی۔(ای مضمون کی عبارت سیم ریاض صفحہ 7 پر بھی ہے) ملاً على قارى رحمة الله عليه اى شرحٍ شفا ميں فرماتے ہيں ۔اگرايک آ دمي گھر ميں جائ اور گھر میں کوئی آدمی موجود نہ ہوتو کے: السلام علیک یا رسول اللّٰہ . لان روح النبي عُلام معاصرة في بيوت اهل الاسلام. (464:3) کیونکہ بی پاک علیظتہ کی روح پاک ہرمسلمان کے گھر میں موجود ہے۔ مولوی سرفراز صاحب صفدر فاضل دیو بندارشاد فرماتے ہیں کہ یہاں اس عبارت میں لفظ ''لا'' غلطی سے چھوٹ گیا ہے۔اس کے بارے میں گزارش میہ ہے کہ مولوی سرفرازصاحب نے جونکتہ بیان کیا ہے۔اس کی رو سے تو ہرمثبت کو نفی بنایا جا سکتا ہے۔اس طرح اگر کوئی حوالہ اہلسنت کے خلاف ہوگا وہ بھی کہہ دیں گے کہ یہاں لفظ لا' چھوٹ گیا ہے دوسری گزارش بیہ ہے کہ رشید احمد گنگوہی امداد السلوک میں اور حسین احمد مدنی شہاب ثاقب میں لکھتے ہیں کہ' مرید کو یقین کرنا چاہیے کہ پیر کی روح مرید کے ساتھ ہے۔ مریدجس جگہ بھی ہونز دیکے ہویا دور ہواگر چہ پیر کے جسم سے دور ہے۔کیکن اس کی روحانیت

ے دورہیں۔ اگر مشکل نیش آئے تو پیر کی روح کوزبان حال سے یا د کرے۔ یعنی پیر کی روح کودل میں حاضر جان کرسوال کر ہےتو پیر کی روح اس کی مشکل کوحل کر دیے گی۔اب حضرت سرفراز صاحب ارشاد فرمائیں اگرنبی پاک علیہ السلام کی روح پاک مسلمانوں کے گھروں میں موجود ہونے کی بات ہوآ یہ ہے ہیے ہیں کہ یہاں لفظ 'لا''رہ گیا ہے اور آپ کے قطب عالم گنگوہی صاحب فرمارہے ہیں ۔ کہ پیر کی روح مرید کے ساتھ ہے۔ بیہ خلق ہماری سمجھ ے بالاتر ہے کہ پیر کی روح مرید کے ساتھ ہو سکتی ہے۔ کیکن نبی علیہ السلام کی روح اپنے امتوں کے ساتھ ہیں ہو کتی۔

"ለ

تیسری گزارش بیہ ہے کہ ملاعلی قاری دجہ ایں بات کی بیان کررہے ہیں۔کہ گھر میں آنے والاسلام کیوں دے؟ حالانکہ گھر میں کوئی آ دمی تو ہے تبیں اس لئے سلام دے کہ سرکار علیہ السلام کی روح انور ہرمسلمان کے گھر موجود ہے۔اگر بیر کہا جائے کہ یہاں لفظ 'لا' رہ گیا ہے تو پھر بیہ ملام دینے کی علت کیسے بنے گی ۔تو معنی بیہ بن جائے گا کہ گھر میں آنے والاسلام دے نہاں دجہ سے کہ نبی پاک علیظیم کی روح مقدسہ موجود ہے۔اگر بیرعبارت ہوتی تولفظ ''بل'' کے ساتھ ایک اور عبارت ہونی چاہے تھی۔ علامه خفاجي كاارشاد: علامه خفاجي ارشادفر ماتيح نبي كه نبي پاک عليه السلام پرتمام مخلوقات آ دم عليه السلام ے لے کر قیامت تک پیش کی گئی تو سرکار علیہ السلام نے سب کو پیچان لیا۔ جس طرح آدم عليه السلام كوالتد تعالى فيحتمام اشياء كاعلم عطافر مايا-ریارت علامہ خفاجی نے علامہ عراقی کی شرح مہذب سے حک فرماتی ہے۔ نوٹ : ہم نے اختصار کی خاطر عربی عبارت کا صرف ترجمہ پیش کیا ہے۔

علامه ابن حجر مكى أفضل القرى ميں فرماتے ہيں : لاَن الله اطلعه على العالم فعلم علم الاولين والآخرين وماكان ويكون. ترجميه: الله تعالى في خصور عليه السلام كوتمام كائنات كاعلم عطافر مايا اور مساكسان ومايكون كاعلم كمحابات علامہ بخوی فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے نبی پاک علیہ السلام کو ماکان و مایکون کاعلم سکھایا۔ یہی عبارت تفسیر خازن ہفسیر جمل تفسیر صاوم اور معالم التزیل کے اندرموجود



ہم اختصار کی خاطرار دوتر جمہ پیش کرنے پراکتفا کریں گے۔حضرت شاہ صاحب فرماتے ہیں جو یہ نسبت تمام مخلوقات کے غائب ہے وہ غیب مطلق ہے جیسے قیامت کے آئے کا دقت اور اللہ تعالیٰ کے ہرروز کے احکام تکوینی اور ہر شریعت کے احکام شرعی اور جیسے ذات و صفات کے حقائق تفصیلیہ بیٹم خدا کاغیب خاص کہلاتی ہے۔

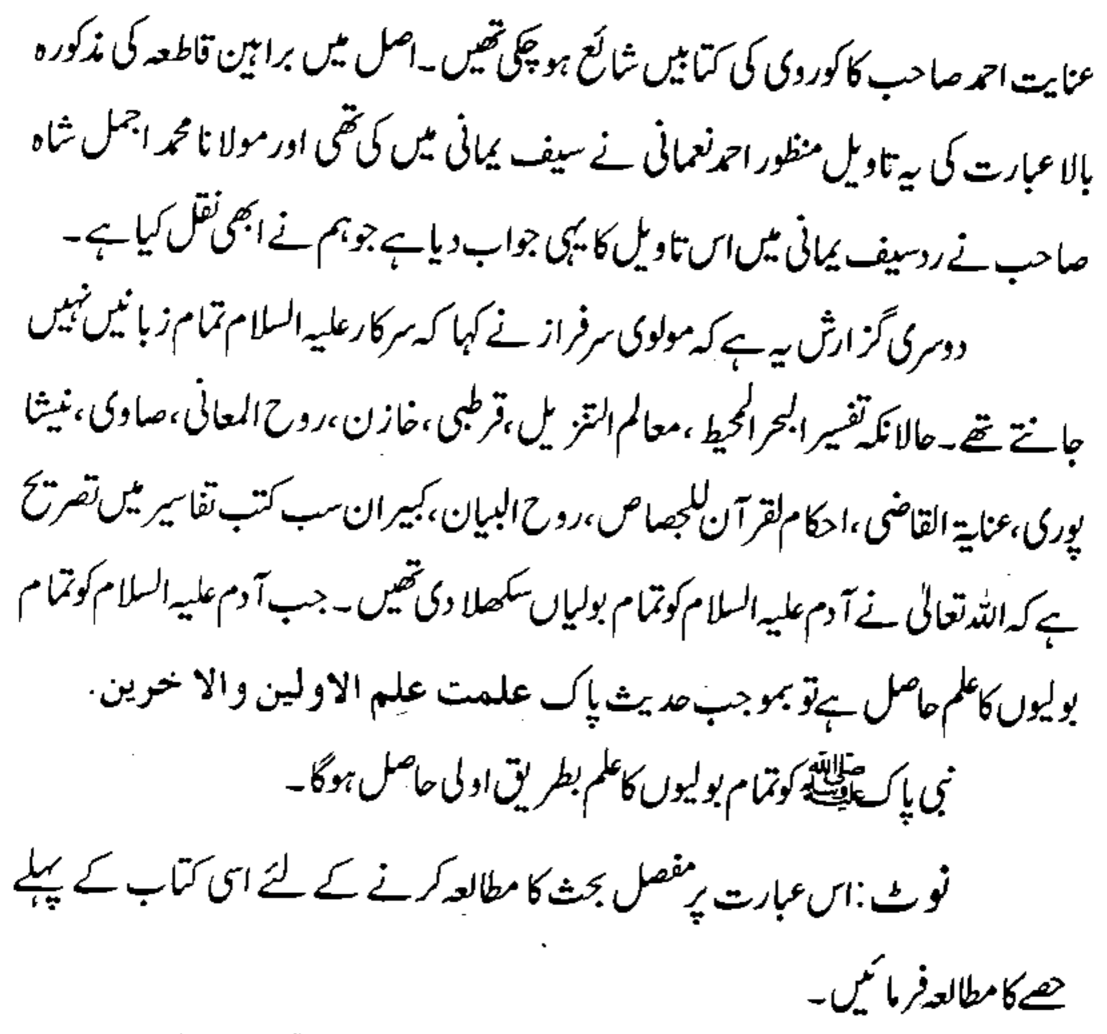
فلا يظهر على غيبه احداً الامن ارتضى من رسول. یعنی سواایے رسولوں کے اللہ تعالیٰ اپنے خاص غیب پر کسی کو طلع نہیں فرما تا۔ (تفسير عزيزي ياره 29 صفحه 173)

#### ዮለተ

تو حضرت شاہ صاحب کی اس عبارت میں اس امر پرواضح دلالت موجود ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ انبیاء کرام کیہم السلام کواپنے خاص غیوب سے مطلع فرما تا ہے اور کا ئنات میں پیش آنے والے داقعات کاعلم دیتاہے۔ وہابیوں کونہ توبیہ آیات نظر آتی ہیں اور نہ ہی تفسیر ی عبارات اور شیطان کے لئے نصوص قطعیہ نظر آجاتی ہیں۔مولوی سرفراز صاحب اتمام البر ہان میں فرماتے ہیں کہ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب تمام دیوبندی ملت کے لئے باپ کاعکم رکھتے ہیں۔اور ان کا فیصلہ ہمارے لئے حرف آخر کی حیثیت رکھتا ہے۔تواب سرفراز صاحب کو چاہیے کہا پی اس عبارت کی لاج رکھتے ہوئے شاہ صاحب کی مذکورہ عبارت مان لیس تا کہان کے قول اور عمل میں مطابقت ہوجائے۔ د يوبند يون كاحضو يقايسية كوا يناشأ گرد قرار دينا مولوی خلیل احمد ابنیٹھوی ایک صالح کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ اس کو حضور کی زيارت ،وئي۔ آپيايشي کواردو ميں کلام کرتے ديکھاتو پوچھا آپ تو عربي ميں آپ کو بيزبان کہاں ہے آئی تو سرکار نے فرمایا جب سے مدرسہ دیو بند سے ہمارامعاملہ ہوا ہے ہم کو بیزبان

آئی ہے۔ اس عبارت پراعتراض بیدتها که دیو بندی علاء نبی پاک کواپنا شاگرد بیچھتے ہیں تو مولوی سرفراز صاحب نے اس کے جواب میں ارشاد فرمایا کہ اس عبارت کا مطلب سیہ ہے کہ مدرسہ دیو بند جب سے قائم ہوا تو اردوزبان میں احادیث مبارکہ چیل گئیں۔اس سلسلہ میں گز ارش بیہ ہے کہ مدرسہ دیو بند کے قائم ہونے سے پہلے بھی اردوزبان میں احادیث کے تر جے شائع ہو چکے تھے مثلاً مشکوۃ شریف کا ترجمہ، مشارق الانوار، حصن حصین ، واقد کی ، شائل، تر مذی دغیرہ کتب کے تر اجم اور اسی طرح سر کا مقابلت کے جزات کے بارے میں مولا نا

#### **77**7



21 <u>\*</u>117

مولوی انثرف علی تھانوی کانبی یا کے طلطہ کے علم کو جانوروں اور پاگلوں جیسا قرار دینا اشرف علی تھانوی نے حفظ الایمان میں لکھا کہ جض علوم غیبیہ میں حضو روائیں کہ کی کیا تخصيص ہےابياعلم غيب تو زيد بحمرو، بکر، بلکہ ہرصبی ومحنون بلکہ جميع حيوانات و بہائم کو حاصل ہے۔اوراگرزید بیر کیج کہ میں سب کو عالم الغیب کہوں گا تو پھرجس امر میں مومن بلکہ انسان کی بھی خصوصیت نہ ہودہ کمالات نبوت سے کب ہوسکتا ہے۔ اب ناظرين وقارئين حضرات ملاحظه فرمائيس كه الله تعالى توعلم غيب كوانبياءك

خصوصیات قرارد بے اور ارشاد فرمائے: عالم الغيب فلا يظهر على غيبه احدا الامن ارتضى من رسول. ومماكمان الملُّه ليطلعكم على الغيب ولكن اللُّه يجتبي من رسله من يشاء. اللہ تعالی تو اس قشم کے ارشادات فرمائے اور تھانوی یہ کہے کہ جس امر میں انسان کی بھی خصوصیت نہ ہو وہ کمالات نبوت سے کیے ہوسکتا ہے۔ اعلیٰ حضرت رحمۃ التّٰدعلیہ نے بھی بید دنوں آیتیں پیش کی تھیں اور بتلایا تھا کہ کم غیب انبیاء کی خصوصیت ہے کیکن مولوی سرفراز صاحب نے ان آیات کا جواب دینے کی طرف کوئی توجہ نہ فرمائی یتو اگرانہوں نے عبارات اکابرلکھ کراپنے اکابر کی صفائی پیش کرنی تھی تو پھراملی حضرت کے تمام دلائل کا جواب بھی تو دینا تھا۔ نیز تھانوی پی بھی کہتا ہے کہ جب علم غیب ہر ایک کو حاصل ہے تو پھر نبی اور غیر نبی میں وجہ فرق بیان کیا جائے اللہ تعالیٰ تو ان مذکورہ بالا آیات میں نبی اور غیر نبی کا فرق بیان کرر ہا ہے کیکن تھانو می اور مولو کی سرفراز وغیرہ اللہ تعالیٰ کے ان ارشادات کی *طرف غور ہی نہیں کرتے*۔ لطيفہ: مولوی سرفراز حفظ الایمان کی عبارت کی تاویل میں عجیب خبط میں مبتلا ہوا ہے۔ پہلے کہا تھا کہ اعلی حضرت نے لفظ''ایسا'' کو تشبیہ یا اتنا کے معنی میں لے کرخواہ مخواہ تھانوی کی تکفیر کی۔ دوسرے مقام پرلکھتاہے کہ' ایسا'' تشبیہ کے معنے میں ہویا''اتنا'' کے معنی میں ،تھانوی نے کوئی تو بین نہیں گی۔اگر ابیا تشبیہ دالے معنی میں ہویا اتنا کے عنی میں ہوتو تو ہیں نہیں بنتی تو پھراعلی حضرت پر کیوں برہم ہیں کہ انہوں نے خواہ مخواہ ان دونوں معنوں میں لے کر تکفیر کی معلوم ہوتا ہے کہ حضرت کا د ماغ چک گیا ہے۔ اگر صحیح مطلب کرنے سے قاصر میں تو کیوں اپنے آپ کو ہلکان کرتا ہے تو بہ کر کے تی ہوجائے۔

#### MAQ |

مولوی انثرف علی تھانوی کااپناکلمہ پڑھنے دالے کی حوصلہ افزائی کرنا مولوی اشرف علی نے اپنے رسالہ 'الامداد' میں لکھا ہے کہ ایک آدمی نے صبح سے کے کرشام تک کلمہ اس طرح پڑھا''لا الہ الا اللہ اشرف علی رسول اللہ'' اور پھر خط لکھ کرتھا نوی کوساری صورت حال بتلائی کہ میں سیجیح کلمہ شریف پڑھنا جا ہتا تھا کیکن بجائے نبی پاکستان پھی پڑھتا ہے۔ کے نام مبارک کے تیرا نام منہ سے نکل جاتا تھا۔ توجواب میں تھا نومی نے لکھا کہ اس میں اشارہ ہے کہ جد هرتو متوجہ ہے وہ بعو نہ تعالیٰ عین متبع سنت ہے۔ اس عبارت پرہم سیر حاصل بحث اس کتاب کے پہلے جصے میں کر چکے ہیں مزید چندامور قابل غور ہیں۔ مولوی سرفراز صاحب فرماتے ہیں کہ فتح القد مراور کشف الاسرار کے اندر لکھا ہوا ہے کہانسان مرتد تب بنتاہے جب اس کاعقیدہ تبدیل ہوجائے۔تو مولوی سرفراز کہتا ہے کہ جوآ دمی مولوی انثرف علی تھانو ی کا کلمہ پڑ ھر ہا تھا اس کے دل میں تو یہی ہے کہ محمقاً اللہ اللہ

کے رسول ہیں لہذاوہ مرتذ نہیں ہوگا۔ کیونکہ مرتد تو تب ہوتا جب اس کاعقیدہ غلط ہوتا۔ تو اس کے جواب میں گز ارش ہم پہلے کر چکے ہیں کہ فتخ القد برا در کشف الاسرار میں جو عبارتیں ہیں وہ نشے والے آ دمی کے بارے میں ہیں اور ہم نے فتخ القد بر کی پور ی عبارت بھی نقل کی تھی لیکن ہم اس امر کی مزید وضا حت کرنا چاہتے ہیں ممکن ہے کوئی کے کہ فتخ القد بر والوں نے نشے کی حالت میں کلمہ کفر بکنے والے کو کا فر نہ ہونے کی وجہ یہی ہیان کی ہے کہ اس کا عقیدہ وہ نہیں ہے جو اس کہ زبان پر ہے ۔لہذا اس عبارت سے ہر اور کی کے لیے گنجائش نگل آ کے گی جس کا عقیدہ ٹھ کی ہوا ور زبان سے کلمہ کفر کیے ۔ کیونکہ عدم کفر کی طن حقید ہونا ہے جو اس کہ زبان پر ہے ۔لہذا اس عبارت سے ہر عدم کفر کی طن حقید مونا ہونا ہے کہ میں کے حقیدہ تھ کہ موا ور زبان سے کلمہ کفر کیے ۔ کیونکہ عدم کفر کی طن حقید ہونا ہو اس کے تو کہ حقیدہ تھ کہ موا ور زبان سے کلمہ کفر کیے ۔

**77** 1

اس کے دل میں یہی تھا کہ کلمہ شریف ٹھیک پڑھوں۔ اس سلسلہ میں گزارش ہے کہ ایک ہے باقی کلمات کفر کا حکم اور ایک ہے سرکار کی شان میں گتناخی کرنے کا حکم ۔توجوآ دمی سرکار کی شان میں گتناخی کرئے گاوہ چاہے نشے میں ہویا اس کی زبان اس کے قابو میں نہ ہو پھر بھی اس کو کا فرسمجھا جائے گا۔رشید احمد گنگو ہی فقاو ک رشید بیہ میں لکھتے ہیں کہ'' اگر کسی آ دمی نے سرکار کسی گستاخی کا ارادہ نہ بھی کیا ہو بلکہ اس کی جہالت کی وجہ ہے گتاخی سرز دہو گئی ہو یاقلق یا نشے نے اس کومجبور کیا ہویا زبان کے بے قابو ہونے کی دجہ سے اس نے گستاخی کی ہو ہرصورت میں اس کا حکم یہی ہے کہ اس کوٹل کر دیا جائے بغیر کی تاخیر کے'۔ (فادی رشید بیجلد 3 صفحہ 31) اس سے ثابت ہو گیا کہ سرکا ہوئی<mark>ے ہ</mark>و کی شان میں گستاخی باقی کلمات کفر کی طرح نہیں ہے اور بیہ طے شدہ بات ہے کہ اشرف علی رسول اللہ پڑھنا سرکا توابیقی کی شان میں گستا خی ہے کیونکہ گنگو،ی صاحب فمادی رشید بیہ میں کہتے ہیں کہ گستاخی کی ایک صورت میر بھی ہے کہ آ دم سرکا ہوائی ہے اس چیز کی نفی کرئے جس کا ثبوت آپ کے لیئے ضروری ہے۔اور نبی پاک

صلایت علینے کے لئے رسالت کا ثبوت ضروری ہے اور تھانوی کا مریداس وصف کی سرکا توقیق سے <sup>نف</sup>ی کر کے تھانوی کے لئے ثابت کررہا ہے۔ پھر بیہ بات بھی قابل *غور ہے کہ کلمہ شری*ف کے دوجز ہیں پہلے جز کا تلفظ کرتے دفت اس کی زبان قابو میں رہتی ہےاس وقت اس کی زبال ہے ہیں نکالا الہ الا اشرف علی ، دوسرے جز کا تلفظ کرتے وقت اس کی زبان بے قابو ہو جاتی ہے نیز سرفراز صاحب ارشاد فرمائیں اگر دل میں عقیدہ ٹھیک ہوتو پھرزبان سے کلمہ کا بولنے سے ارتد ادعق نہیں ہوتا تو اس طرح تو لوگوں کو پھر کھلی چھٹی مل جائے گی کہ جو چا ہ خرافات بکتے پھریں ۔مثلا ایک آ دمی کو گالیاں دیتا ہے تو اس کاعقیدہ تو نہیں ہوتا کہ بیرو

ہی ہے جیسا میں اس کو کہہ رہا ہوں پھر بھی اس کو گستا خ<sup>س</sup>م حصاحا تا ہے۔ کیا سرکا تطایف کی شان میں توہین کے لئے دل کے عقید کے کاعتبار ہے باقی لوگوں کے لئے ہیں ہے؟ لہذافتح القد سرکی جوعبارت سرفراز صاحب نے قل کی ہے وہ صرف نشے والے کے لئے ہے کیونکہ ای فتح القد ریس ہے، من هزل بكلمة الكفر ارتد وان لم يعتقده. جس نے بطور **نداق بھی کلمہ** گفر بولا مرتد ہو گیا اگر چہ اس کا عقیدہ نہ بھی ہو۔ اگر فتح القدیری پہلی عبارت کا بیہ مطلب لیا جائے کہ مطلقاً زبان سے کلمہ گفر بولنے ے جب تک عقیدہ نہ ہو بندہ کافرنہیں ہوتا تو پھر دونوں عبارتوں کے درمیان تعارض لازم آئے گا۔ادر گنگوہی نے فتادی شامی سے خل کیا ہے ہم اختصار کی خاطر صرف ترجمہ پیش کریں گے جس نے کلمہ گفرزبان سے نکالا بطور مذاق یا بطریق کہوسب سے نز دیک کا فرہو گیا ادراس کے عقید کے کا پچھاعتہار نہیں جیسا کہ فنادی قاضی خان میں تصریح ہے۔ (شامى جلد 3 صفحه 293) (فآدى رشيد بيجلددوم صفحه 2)

اس طرح گنگوہی نے **قاوی قاضی خان سے ایک عبارت نق**ل کی ہے جس نے بحالت اختیارکلمه کفرکہااوراس کا دل ایمان پرمطمئن تھا کافرہو جائے گا۔اورالٹد کے نز دیک مومن نه ہوگا۔ (قاضی خان جلد 3 صفحہ 597) اورگنگوہی کا بیارشادہم کئی مرتبہ کس کر چکے ہیں کہ ین لوحق وہی ہے۔جومیری زبان ے نکاتا ہے اور میں چھ بیں ہوں مگرنجات وفلاح موقوف ہے میرے اتباع بر(تذکرۃ الرشید) اور مولوی سرفراز نے تفریح الخواطر میں لکھا ہے کہ جوآ دمی کسی کا حوالہ پیش کرئے اوراس کے محصہ ہے اختلاف نہ کرئے وہی مصنف کاعقیدہ ہوتا ہے۔صفحہ 29۔

اب کوئی وہابی پنہیں کہ سکتا ہمارے گنگوہی کاعقیدہ تونہیں ہے۔ انور تشمیری دیوبندی اکفار ملحدین کے صفحہ 59 پر فرماتے ہیں : والمحاصل ان من تكلم بكلمة الكفرها زلاً او لا عباً كفر عندالكل ولا اعتبار باعتقاده كماصرَح به في الخانيه و ردالمحتار . خلاصہ کلام ہیہ ہے کہ جو آ دمی بطور مذاق کلمہ گفر بولے یا بطور کھیل کود کے وہ سب فقہاء کے زدیک کافر ہوجائے گا۔اوراس کے عقید بے کاکوئی اعتبار نہیں ہوگا۔جیسا کہ فمآدی قاضى خان ميں تصرح موجود ہے۔ انورشاه کشمیری کی نقل کردہ اس عبارت سے تابت ہوا۔ کہ وہابی حضرات جوفقہا کی عبارتیں نقل کرتے ہیں۔ کہ جب تک عقیدہ کفریہ نہ ہوزبان سے کلمہ کفر بولنے سے کافرنہیں ہوتا۔ بیاس صورت میں ہے جب دہ مجبور ہو۔ یا تمھی غلطی سے غیرارادی طور پرکلمہ کفراس کی زبان سے صادر ہوجائے کیکن جوآ دمی پیکمہ پڑھر ہاہے۔''لا الہ الا اللہ اشرف علی رسول اللہ'' دہ نہ جور ہے کہ کی نے اس کوتل کی دھمکی دی کہ اگر وہ بیکلمہ نہ پڑھے گا تو تچھے قُل کر دوں

گا۔ نہ دہ نشے میں ہے اور نہ ریہ کہا جاسکتا ہے کہ غیر ارادی طور پر اس کے منہ سے ریکلہ نکل گیاہے۔ کیونکہ غیرارادی لغزش تو ایک دومر تبہ ہوتی ہے۔اور اشرف علی تھانوی کامرید توضیح ے شام تک رٹ لگائے ہوئے ہے کہ لا الہ الا اللہ اللہ اشرف علی رسول اللہ اگر اس کی زبان قابو میں نہیں تھی تو اللہ تعالیٰ نے بتیں دانت س لئے پیدا کئے ہیں ۔زبان کورو کتا۔ ای کتاب کے صفحہ 60 پرانور شمیری، عالمگیری اور جامع الفصولین ۔۔۔۔فتل کرتے ہیں۔ رجل كفر بلسانه طائعا وقلبه على الايمان يكون كافرا ولا يكون عند الله مو منا.

ایک آ دمی اگرزبان سے کلمہ گفر بکادہ مجبور بھی نہیں تھا۔ نہ وہ نشے میں تھا۔ اگر چہ اس کے دل میں تصدیق ہو۔ چربھی کا فرہوجائے گا۔اوراللّٰہ کے نز دیکے مومن نہیں ہوگا۔ مولوی سرفراز صاحب اپنی کتابوں میں اکفار الملحدین کے کافی حوالہ جات پیش کرتے ہیں۔امید ہے حضرت کی خدمت میں ہم جوحوالہ جات پیش کررہے ہیں آپ کرم فرمائیں گےاوران پر کمل کریں گے۔اوراپنے امام العصر کی بات کی لاج رکھیں نئے۔اورا پی اس بات سے باز آ جائیں گے۔ کہ جب تک دل میں تکذیب نہ ہوتو زبانی کلمہ کفر بولنے سے بندہ کا فرنہیں ہوتا کیونکہ مولوی سرفراز کے اس قول سے بیچی لازم آتا ہے اگرایک آدمی قرآن مجید کو(نعوذ باللہ) نجاست میں بھینک دے یابت کو سجدہ کردے۔اور دل میں اللہ اور اس کے ر سول علیق کی تصدیق رکھے تو وہ کافر نہ ہو۔حالانکہ یوری امت کا اجماع ہے کہ ایسے افعال كرف والايكا كافرب-انورشاہ شمیری ای کتاب کے صفحہ 69 پر لکھتے ہیں : ولوتلفظ بكلمة الكفر طائعاً غير معتقد له يكفر.

اگر کوئی آ دمی حالت مجبوری کے علاوہ کلمہ کفر بولے اس کا عقیدہ نہ ہو۔ پھر بھی کا فر ہوجائے گا۔ مزيداي صفحه يرلكهة بي: اذا تكلم بكلمة الكفر عالما بمبناها ولا يعتقد معناها لكن صدرت عنه من غير اكراه بل مع طواعية في تاذيته فانه يحكم عليه بالكفر . جب ایک آ دمی کلمه گفر بولے اور وہ کلمہ گفر کے الفاظ سے داقف ہو یعنی بیرجا نتا ہو کہ میں کیا کہہ رہاہوں لیکن اس کے عنی کاعقیدہ نہ بھی رکھتا ہولیکن دہ کلمہ گفراس سے اس حال میں

1-9.

صادر نہ ہوا ہو کہ کسی نے اس کومجبور کیا ہو بلکہ اپنی رضا مندمی سے ادا کرر ہا ہو۔ اس پر کفر کا تکم لگاياجائےگا۔ ان تمام عبارات سے ثابت ہو گیا کہ جو آ دمی کلمہ كفر بو لے اگر چداس كاعقيدہ اس کے مطابق نہ بھی ہوادروہ کلمہ بولنے والا نہ مجبور ہو کہ کسی نے اس کول کی دھمکی دی ہو۔ادر نہ دہ نشے میں ہوتو اس کلمہ کو بولنے کی دجہ سے تمام فقہا کے مزدیک کافر ہوجائےگا۔اب تھانو ک صاخب کامرید جو بیکلمہ بول رہاہے وہ اگر چہ کہتا ہے کہ میرے دل میں یہی ہے کہ میں صحیح کلمہ

شریف پڑھوں کیکن میرے منہ سے بجائے محمد رسول اللہ کے اشرف علی کا نام نگل جاتا ہے۔ تو ان فقہا کی تصریحات کے مطابق تھا نوی صاحب کا مٰدکورہ مرید کا فر ہے۔اور چونکہ تھا نوی

صاحب نے کلمہ *کفر سے ب*جائے تو بہ کرانے کے بیہ کہہ دیا کہ جدھرتو متوجہ ہے وہ تنبع سنت ہے۔ ہم نے تو آج تک کسی کتاب میں نہیں پڑ ھا کہ جو منبع سنت ہواس کا کلمہ پڑ ھنا شروع کر دیا جائے۔ کیونکہ تمام مسلمانوں کا یہی عقیدہ ہے کہ نبی پاک علیہ السلام کے بعد کسی کو نبوت نہیں مل سکتی۔ چاہے وہ منبع سنت ہویا نہ ہو۔ تو جب دلائل قاہرہ سے ثابت ہو گیا کہ مذکورہ الفاظ کفر

یہ ہیں اور غیر اسلامی ہیں یہ تو تھانوی صاحب نے ان الفاظ پر رضا مندی خلاہر کی اور حضرت سرفراز صاحب60 سال سے مختلف علوم وفنون کی کتابیں پڑھا پڑھا کر بوڑ ھے ہو چکے ہیں تو انہیں اس بات کا یقینی علم ہو گا کہ کلمہ کفریر راضی ہوتا اورا بنی رسالت کا کلمہ پڑھنے والے کی حوصلہ افزائی کرنا بیہ یقینا کفر ہے۔ سرفراز صاحب فرماتے ہیں کہ میں ہزاروں کتابوں کا مطالعہ کر چکا ہوں تو شاید بیہ حوالہ جات جو ہم نے پیش کیے ہیں بیہ حفزت کی نظر سے نہیں گز رے یا پھر بھول گئے کیونکہ شہور مقولہ ہے کہ دروغ گورا حافظہ نباشد۔ د یو بندی حضرات اشرف علی رسول الله والے کلمہ کی دوتا ویلیں کرتے ہیں۔ پہل

ویل بیر تے ہیں کہ پیخواب کا واقعہ تھا۔حالانکہ چود ہسوسال کی اسلامی تاریخ میں ہمیں اس ت کا کوئی ثبوت نہیں ملا کہ سی نے خواب کے اندراس طرح اپنے پیردمر شد کورسول اللہ قرار یا ہو۔اگر مولوی سرفراز کے پاس اس کا کوئی ثبوت ہے تو پیش فرمائیں کیونکہ حضرات ېزاروں کټابوں کا مطالعہ فرما کے ہیں۔ دوسری تاویل بیر تے ہیں کہ وہ مجبورتھا زبان قابو میں نہیں تھی یو چرگز ارش سے کہ کمہ شریف کے دوجز وہیں۔لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ۔تو پہلے جز کا تلفظ کرتے ہوئے اس کی زبان قابو میں رہتی ہے اور کسی متم کی غلطی اس سے صادر نہیں ہوتی کیکن دوسرے جز کا تلفظ کرتے ہوئے اس کی زبان بھی بے قابو ہوجاتی ہے اور اس کا زبان پر قبضہ اور کنٹرول بھی ختم ہوجاتا ہے۔ بیابلیسی منطق جاری سمجھ سے باہر ہے۔ بالفرض أگر مجبور بھی تھا تو اللہ تعالیٰ نے بتیں دانت کس لئے عطافر مائے ہیں زبان کوروک لیتا۔ ہمارااعتراض تو تھانوی صاحب کے جواب پر ہے وہ کی دیتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں کہ جد هرتو متوجہ ہے وہ بعونہ تعالیٰ منبع سنت ہے۔اس طرح تو قادیانی بھی کہہ سکتے

ہیں کہ چونکہ مرزا قادیانی کوانتاع سنت کا اعلیٰ درجہ حاصل ہے لہذااس کوبھی رسول اللّٰدکہنا جائز ہے۔تو پھر دیو بندی حضرات لاٹھی لے کران کے پیچھے کیوں لگے رہتے ہیں۔ نیز گزارش میہ ہے کہ تھانوی صاحب کا مرید بیچی کہہ رہا ہے کہ میں محبت کی دجہ سے مجبوراور لاچار ہوں تو ایس محبت توہر بت پرست کواپنے جھوٹے معبود سے ہوتی ہے۔تو کیا محبت کیوجہ سے بت کو معبود ما نتاجا ئز ہوگا۔ شرک نہیں ہوگا۔ لہذا تابت ہوا یہ خواہ کی خن سازی ہے حقائق سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ ویسے تو دیو بندی حضرات کہتے رہے ہیں جو حضور علیہ السلام کے بعد کسی ادرکو نبی مانے وہ کا فر

ہے۔تو کیا محبت کی دجہ سے تھا نو می کورسول اللہ کہنا جا تز ہے؟ کیونکہ جو بھی آ دمی نبی پاک علیظتہ کے بعد کسی کونبی مانتا ہے۔ وہ محبت کی وجہ سے مانتا ہے بغض کی وجہ سے تونہیں مانتا ۔ نیز جب حدیث پاک میں آگیا۔ ثىلات مىن كىن فيه وجد بهن حلاوته الايمان ان يكون الله ورسوله احب اليه مماسواء هما. (بخارى، سلم) تواگر اس کے دل میں ایمان کی مٹھاس اور ملاوٹ ہوتی تو بیخبیٹ کلمہ اشرف علی رسول اللہ بھی زبان پر نہ لاتا۔ بعض دیو بندی حضرات لوگوں کودکھا وے کے لئے کہتے رہے ہیں کہ جوالفاظ موہم تحقیر ذات سرور علیہ السلام ہوں ان سے بھی بولنے والا کا فرہو جاتا ہے اگر چه نیت تحقیر کی نه بھی ہو۔اگر دیو بندی حضرات واقعی یہی عقیدہ رکھتے ہیں تو اشرف علی رسول اللہ کہنا تو صراحنا نبی پاک کی تو بین ہے محض ایہام تونہیں ہے۔تو پھراس کے قائل کو کا فر کیوں نہیں کہا جاتا ؟ اور اس کلمہ کفر پر رضا مندی ظاہر کرنے والے کو علیم الامت کیوں کہا جاتا ہے؟ تو ان پر بیہ مثال کچی ٹابت ہوتی ہے' ہاتھی کے دانت کھانے کے اور دکھانے کے اور'

اہل سنت کا دیو بندی مسلک سے بنیادی نزاع یہی ہے کہ دیو بندی جس چیز کو کفر قرار دیتے ہیں جب اپنے اکابراس کے زدمیں آنے لگیں تو پھر بجائے شرعی تاویل لانے کے تاویلات فاسده میں مشغول ہوجاتے ہیں۔اس کی ایک مثال ملاحظہ ہو۔ یا امولوی سرفراز صاحب نے ارشاد الشیعہ میں تحریر فرمایا ہے کہ شیعوں کے کفر کی ایک دجہ بیر بھی ہے کہ دہ قرآن مجید میں تحریف لفظی کے قامل ہیں ۔ صفحہ 30 ۔ کیکن ان کے امام العصر انور شاہ کشمیری ، فیض الباری جلد 395 پفرماتے ہیں "والدٰی تسمیقی عسدی ان السسریف فسی القرآن لفظی ابصهٔ "اگرمولوی سرفراز میں داقعی دیانت اورانصاف ہے تو انور شاہ کشمیری پر بھی یہی تکم شرعی لگا کردکھا کمیں ورند تکفیر شیعہ ہے تو یہ کریں ؟

-91-

وبإبيد كملائكه كرام كى شان مي كستاخى مولوی اساعیل دہلوی نے تقویۃ الایمان میں ککھاہے کہ ہرمخلوق بڑا ہویا چھوٹا وہ اللّٰہ کی شان کے آگے چمار سے بھی زیادہ ذلیل ہے۔تو اس عبارت کے عموم کے اندرتمام فرشتے بھی داخل ہیں کیونکہ وہ بھی مخلوق میں شامل ہیں۔ الله تعالى ارشاد فرما تاب: مين كمان عدوا لمله و ملئكته رسله و جبريل و ميكل فان الله عدو للكفرين. ترجمه :جود تمن ہواللہ کا اور فرشتوں کا اور رسولوں کا اور جبرائیل و میکا ئیل علیہا السلام کابے شک اللہ تعالیٰ دشمن ہے کا فروں کا۔ اس آیت کریمہ سے پتہ چلا کہ فرشتوں کی تو ہیں بھی کفر ہے کیوں کہ اللہ تعالیٰ فرمار ہا ہے کہ جوفرشتوں اور نبیوں کا دشمن ہے وہ کافر ہے تو جہاں تکم کفر کی علت جو ہے وہ فرشتوں ے عدادت رکھتا ہے۔اوراس طرح کہنا کہ ہرمخلوق ذلیل ہے تو اس میں جبرائیل علیہ السلام

بھی شامل ہیں جن کی شان میں اللہ تعالیٰ فرما تا ہے: انه لقول رسول كريم ذي قوة عند ذي العرش مكين مطاع ثم امين اللہ تعالیٰ جرائیل کی بیشان بیان فرمائے اور مولوی اساعیل ان کوذلیل قرار دے۔ تواس سے بڑی بے دینی اورزندیقی اور بڑا کفرکون ساہوسکتا ہے۔ نیز اللہ تعالی فرشتوں کی شان میں فرماتا ہے: عباد مکرمون کیفرشتے عزت دالے بندے ہیں۔تواللہ تعالیٰ ان کوعزت دالا قرارد بے اور بیاللہ تعالی کی تکذیب کرتے ہوئے ان کوذلیل قرارد ہے۔ تو پھر ثابت ہوگا کہ

m90

والتاويل في ضروريات الدين لايدفع الكفر ويكفر المتاوّل فيها. اور ظاہر بات ہے کہ نبی یا کے متابقہ کی تعظیم کرنا اور تو بین نہ کرنا ضروریات دین میں ے جس طرح مرتضی حسن در بھنگی نے اشد العد اب میں لکھا ہے اس طرح لکھتے ہیں : التاويل الفاسد كالكفر. (صفح 78) تاویل فاسد کفر کی طرح ہے۔ ای کتاب کے صفحہ نمبر 90 بر ککھتے ہیں۔ ادعاء التاويل في لفظ صراح لا يقبل.

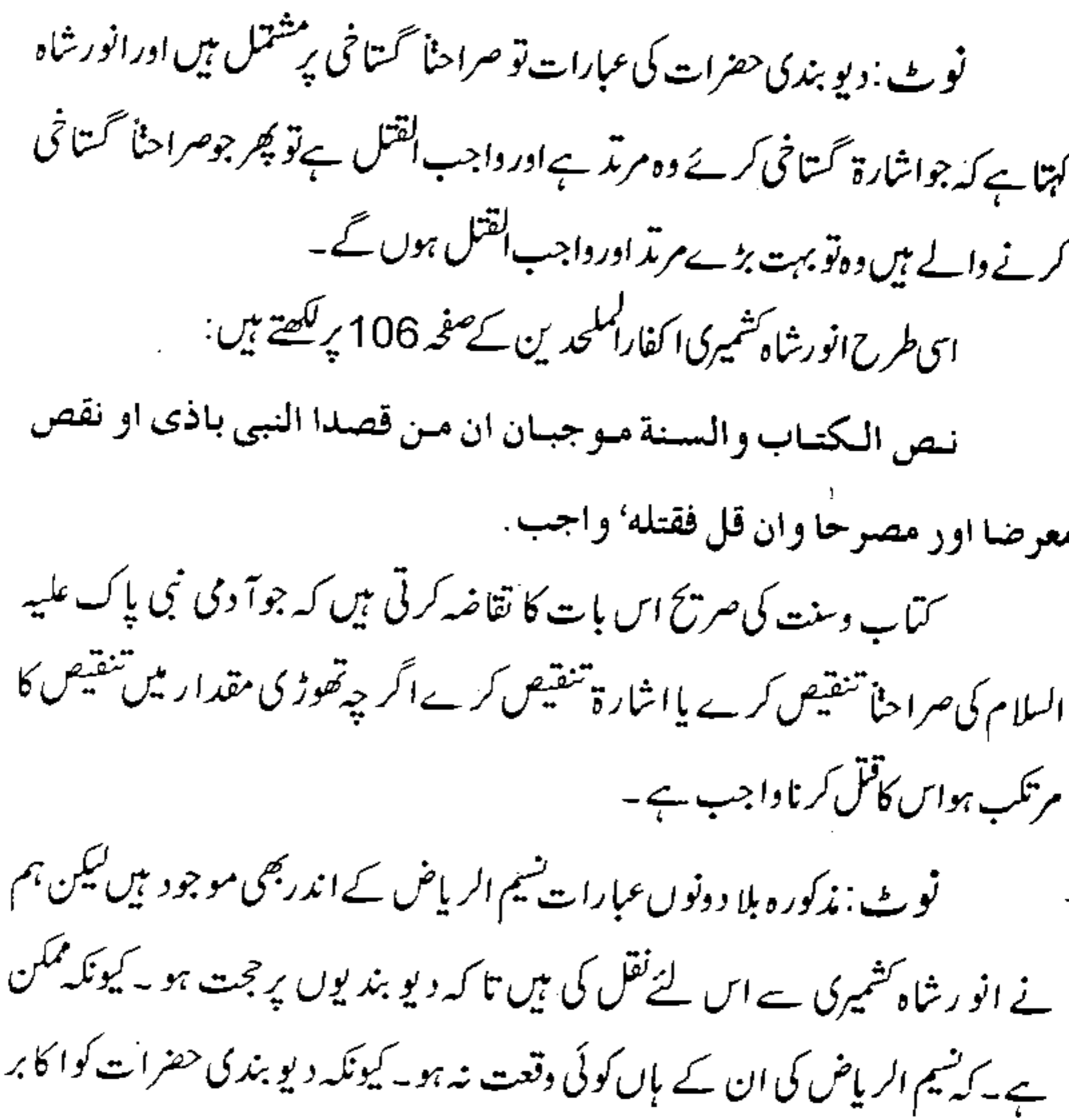
~90

صریح لفظ میں تاویل کادعوی قبول نہیں ہے۔ ای طرح صفحہ 108 پر لکھتے ہیں: وقد ذكر العلماء ان التهور في عرض الانبياء و ان لم يقصد الصب كفر تحقیق علماء نے اس بات کوذ کر کیا ہے کہ انبیاء کہ کی شان میں جرأت سے کام لینا اگر چەنىت گالى كى نەبھى ہوكفر ہے۔ نوٹ :انورشاہ شمیری کا مقصد بیہ ہے کہ اگرانبیاء کی شان میں گستاخی صراحنانہ بھی کی جائے بلکہ اشارۃ بھی گستاخی ہو پھربھی بندہ کافر ہوجا تاہے۔ ای کتاب کے صفحہ نمبر 91 پر لکھتے ہیں : اذا لـمـدار فـي الـحـكـم بالكفر على الظواهر ولا نظر للمقصود و النيات ولا نظر لقرائن حاله. کسی پر کفر کے علم کا دار دیداراس کے ظاہری عبارت پر ہو گالیعنی عبارت کے ظاہر

متبادر مفہوم کود یکھا جائے گانہ نیت پر دورومدار ہے نہ ارادے پر نہ اور قرائن پر۔ نوٹ :انورشاہ شمیری کی اس عبارت سے دیوبندیوں کے اس فریب کا جواب ہو جائے گا جو وہ تحذیر الناس کی اس عبارت سے تکم کفراٹھانے کیلئے دیا کرتے ہیں۔عبارت تحذیرالناس کی ہیہے کہ''نبی پاک کا آخری نبی ہونااور آیت کریمہ سے مرادیہ لینا کہ نبی پاک سب سے آخر میں ہیں بیچوام کا خیال ہے اور اہل فہم پر بیہ بات روٹن ہے کہ آخر الزمان ہونے میں بچھ ضلیت نہیں ہے'۔ اس پراعلیٰ حضرت کا اعتراض بیتھا۔ کہ مرکا توای<sup>سی</sup> بے خود آیت کریمہ خاتم <sup>انہی</sup>ن کا

معنی لا نبی بعدی ارشاد فرمایا اور نانوتو ی صاحب بیمعنی کرنے والوں کو اہل فہم کے مقابلے میں ذکر کررہے ہیں تو چھرلا زم آیا کہ نبی کریم بھی نعوذ باللہ اہل فہم نہ ہوں۔ اس کے جواب میں دیو بندی کہتے ہیں کہ حضرت نانوتو ی کا مقصد سرکار کی شان کا بیان ہےان کا مقصد بیتو نہیں کہ سرکاراہلِ فہم نہیں ۔اور نہ بیان کی نیت ہے کہ وہ سرکارکو اہل فہم سے خارج سبحصتے ہوں بلکہ وہ تو حضور ﷺ کے لئے تین طرح کی ختم نبوت ثابت کر رہے ہیں۔زمانی،مکانی،مرتی۔ المگر دیو بندیوں کو بیتاویل کرنے سے پہلے بیعبارت پڑھ کینی جا ہے کہ انور شاہ ۔ <sup>ش</sup>میری صاف طور پرلکھر ہاہے کہ حکم کفر کا دار دمد ارلفاظ کے ظاہر پر ہوتا ہے نیت اور ارا دے اور باقی قرائن حالیہ کا دار دید ارہیں ہے۔تو دیو بندی حضرات کو چاہیے کہ جب اپنے اکابر کی صفائي ميں تاويلات فاسدہ ميں مشغول ہوں توابيخ امام العصر مذکورہ بالاعبارت کو ذہن ميں رکھا کریں۔اکفارالملحدین کے صفحہ نمبر 104 پر لکھتے ہیں۔ سب الرسل والطعن فيهم ينبوع انواع الكفر وجماع الضلالات.

انبیاء کرام کوگالی دینایاان میں میں طعن کرنا بیہ کفر کی تمام اقسام کا سرچشمہ ہے اور تمام کمراہوں کا مرکز ہے۔ ای کتاب کے صفحہ نمبر 105 پر لکھتے ہیں کہ التعريض بسب الله وسب رسول الله ردة و هوموجب للقنل كالتصريح الله اوراس کے رسول کی شان میں اشارۃ گستاخی کرنا بھی ارتد ار ہے اور وہ قُل کا موجب ہے جس طرح صراحنا گستاخی کرنے والاقل کامستحق ہے اسی طرح اشار ۃ شمتاخی کرنے والاقل کامستحق ہے۔



ہے۔ لہ یم الریا ل کا ان سے بال وی وسٹ کہ او ہی جاتی ہوتی جتنی اپنے مولو یوں اور پروں امت سے اور اعیان اسلام سے اتن عقید تنہیں مہوتی جتنی اپنے مولو یوں اور پروں سے ہوتی ہے ۔ تو دیو بندی حضرات کو جا ہے کہ ان عبارات پرعمل کرتے ہوئے گتا خان رسول یک ہے براءت کا اظہار کریں اور تو بہ کر کے تی ہوجا نمیں ۔ انور شاہ شمیری ای کتاب کے صفحہ نمبر 53 پر کھتے ہیں: من قال ان النہی کان لو نہ اسو د قتل . جوآ دمی ہے کہے کہ نبی پاک کارنگ سیاہ تھا س کو قال کا فر اور واجب القتل ہے تو جو نبی

m91

پاک علیقت کونعوذ باللہ چمار سے زیادہ ذلیل ، چوہڑا چماراور ذرہ ناچیز کے کمتر کم جسیا کہ اساعیل دہلوی نے تقویۃ الایمان میں لکھاہے کیونکر کا فرنہ ہوگا؟ ای کتاب کے صفحہ نمبر 54 پر ککھتاہے: ايـمـارجل سب رسول الله او كذبه اوعابه او تنقصه فقد كفر بالله تعالى و بانت منه امراته. جوآ دمی بھی سرکار علیہ السلام کو گالی دے، یا آپ کی تکذیب کرئے یا آپ کو عیب الگائے یا آپ کی تنقیص کر نے تو وہ کا فر ہے اور اس کی بیوی اس سے جدا ہوجائے گی۔ یہ عبارت انور شاہ شمیری نے امام ابو یوسف کی کتاب الخراج سے قتل کی ہے۔اب د کیھیے اس عبارت میں انور شاہ کشمیری نے ریچھی کہا کہ جوآ دمی سرکارکوعیب لگائے وہ کا فر ہے ادر عیب لگانے کی ایک صورت ریکھی ہے کہ بید کہا جائے کہ فلال آ دمی نبی پاک علیظی سے زیادہ عالم ہے۔ تشیم الریاض اورموا ہب اللدینہ میں ہے کہ جو آ دمی یہ کہے کہ فلاں آ دمی نبی پاک صالی ہے۔ علیہ بسے زیادہ علم رکھتا ہے وہ کا فر ہے۔ اور مولوی خلیل احمد نے براین قاطعہ میں صاف طور پر لکھا ہے کہ شیطان کو پوری روئے زمین کاعلم قرآن سے ثابت ہے اورسرکار کے لئے اتناعلم ماننا شرک ہے تو انور شاہ کشمیری کا بیفتو کی مولوی خلیل احمد پر بھی منطبق ہوجائے گا۔ ای کتاب کے صفحہ 60 پر انور شاہ کشمیری لکھتا ہے کہ جوآ دمی سرکار کی تحقیر کرے وہ کا فر ہے ۔ تو اس سے بڑی تحقیراور کونی ہو گی کہ سرکار کے علم کو پاگلوں اور جانوروں جیسا قرار دیاجائے۔

-99

انورشاه شمیری ای کتاب اکفاراملحدین میں لکھتے ہیں<sup>:</sup> من سب الله و ملائكته و رسله قتل بالاجماع. جوآ دمی اللہ تعالیٰ کی فرشتوں کی اور رسولوں کی شان میں گستاخی کرئے اس کواجماعا فتل کردیاجائے گا کیونکہ وہ کافرہے۔صفحہ 65 انور شاہ شمیری کی اس عبارت کے بعد قارئین کرام مولوی سرفراز صفد رصاحب کے پیر د مرشد سین علی وا<sup>ن ب</sup>ھچر دی کی عبارت کو دیکھیں وہ اپنی کتاب بلغتہ اکت<sub>ک</sub>ر ان میں کہتا ہے ، که انبایه اور فرشتوں کو طاغوت کہنا جائز ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ فرشتوں کی شان میں فرما تا ہے۔ وهم بامره يعملون. ای طرح ارشاد فرمایا: لايعصون الله ما امرهم و يفعلون مايؤمرون. ای طرح فرمایا۔

الله يصطفى من الملائكته رسلا ومن الناس. جرائیل کے بارے میں ارشاد باری ہے: ايدناه بروح القدس. اس طرح ارشاد فرمايا: ارسلنا اليها روحنا. نیزارشادباری ہے: انه لتنزيل رب العالمين نزل به الروح الامين. اب قارئین کرام اندازہ فرمائیں جن ہستیوں کواللہ تعالیٰ روح قدس قرار دے اور

r\*•

ابنی مقدس ہستیوں میں سے شمار کرئے تو ان کو طاغوت کہنے والا جس کا معنی '' سرکش اور شیطان'' ہوتا ہے کتنا برا بے ایمان ہوگا۔ اور ایسے الفاظ ملا ککہ معصومین اور رسل کرام کے بارے میں بولنے والاصر احثان کی شان میں سب بک رہا ہے۔ اور انور شاہ کہہ چکا ہے کہ جو انہیاء کرام یا فرشتوں کی شان میں سب بکہ وہ واجب القتل ہے۔ اب مولوی سر فراز صاحب سے استفسار ہیہ ہے کہ جب آپ کے پیرو مرشد ، می انور شاہ کشمیری کے فتو بے کی رو سے واجب القتل ہیں تو آپ چران کے دامن سے وابستہ رہ کرکیا حاصل کریں گے، اور جو آ دمی آپ کے امام العصر کے فتو کی کی رو سے کا فر رسی کرائی کو عبارات کو دیکھیں اور دوسری طرف وہا ہوں کی گستا خانہ عبارات پر نظر دوڑا میں جن کا ایک مختصر سانمونہ ہم پیش کر رہے ہیں ۔ اور پھر خود ہی انصاف کریں کہ انور شاہ کشمیری کی ان عبارات کی رو سے ان عبارتوں کے قاطین اور قال میں میں میں ان میں ہو کے میں میں میں ہو عبارات کی دو سے ان عبارتوں کے قاطین اور قال میں کر ام ایک طرف انور شاہ کشمیری کی اسی معارات کی رو سے ان عبارتوں کی تا خانہ عبارات پر نظر دوڑا کمیں جن کا ایک

انبياء بے خبر اور نادان ہيں۔ صفحہ 29 \_7 نوٹ: جب اس نے بید کہا کہ سب بندے بڑے ہوں یا چھوٹے بے خبر اور نا دان ہیں یو خاہر بات ہے کہ بڑے بندوں میں انبیاءاولیاءسب داخل ہیں کیونکہ اس کتاب میں وہ کہتا ہے کہ انبیاءکوالتٰد تعالیٰ نے بڑائی دی وہ بڑے بھائی ہیں۔ انبياء کې خواېش چھ بيں چلتي صفحہ 68 -8 9۔ انبیاء کی تعظیم بڑے بھائی کی سی کرنی جاہے۔صفحہ 68 10۔ ` انبیاءاولیاء پیرزادےاور پیرومر شدیعنی جتنے اللہ کے مقرب بندے ہیں وہ سب انسان ہی ہیں اور بندے عاجز اور ہمارے بھائی۔صفحہ 69 انبیاءادلیاچوہڑے چمار ہیں۔صفحہ 34 \_11 نی پاک مرکز میں میں سکتے یعوذ باللہ صفحہ 69 -12 انبیاء بوقت وحی بےحواس ہوجاتے ہیں۔صفحہ 34 -13

- نبی پاک ایک بدوی ہے بات *ن کر بے ح*واس ہو گئے ۔صفحہ 64 -14
- اللہ تعالی جا ہے تو نبی پاک جیسے کروڑوں پیدا کردے۔صفحہ 35 \_15
- نی کے کمالات سے جادوگر کے کمالات زیادہ اور بڑھے ہوئے ہیں۔ \_16
- (منصب امامت صفحه 35)
  - 17۔ نماز میں نبی پاک کی طرف خیال لے جانا اپنے بیل اور گدھے کے خیال میں
    - دوبے سے بدرجہابدترے۔ (صراط متقم صفحہ 86)
    - 18۔ عمل میں اتنی نبی ہے بڑھ جاتے ہیں۔ (تحذیرالناس صفحہ 5)
  - 19۔ شیطان اور ملک الموت کاعلم نبی پاک سے زیادہ ہے۔ (براہین قاطع صفحہ 51)

1+1

نې پاک جيساعلم غيب پاگلوں اور بچوں اور جانو روں کو بھی حاصل ہے۔ -20 (حفظ الايمان صفحه 6)

صاحب بنديالوي اورحضرت علامه اما المناظرين يتنخ الحديث والنغسير ابوالحسنات محمد اشرف سيالوي صاحب مدخله ادر ديگرا كابر علماء مثلاً حضرت شيخ الحديث مولانا غلام رسول صاحب سعيدي ، حضرت شیخ الحدیث مولا نا غلام رسول صاحب رضوی ، حضرت مولا نا منظور احمه صاحب فیضی ، فقیه العصر مفتی محمد امین صاحب ،اس طرح ہزاروں اکابر علماء کو یا اپنی عمر کوضائع کرنے والے ہیں۔اگر ان حضرات کی عمری ضائع ہو چکی ہیں تو پھرہم بھی اپنے اکابر کے ساتھ ہیں۔(ا)

(۱) نوٹ: علما جرین طبین کافتوی بھی دیو بندیوں کے بارے میں حسام الحرمین کے تام سے مشہور ہے کیا ان حضرات نے بھی اپنی غمر ضائع کر دی۔

نیز جوحضرات ایسی با تیں کرتے ہیں اور گستا خانہ عبارتوں پر مطلع ہونے کے باوجود مداہنت سے کام لیتے ہیں اوراپنے دین وایمان سے ہاتھ دھو ہیٹھے ہیں ان سے استفسار ہے کہ ایس عبارات جن کی فہرست ہم نے پچھلے صفات میں پیش کی ہے کیا ایس عبارات وہ اپنے حق میں یااپنے والداور مرشد کے حق میں یااپنے استاد کے حق میں برداشت کر سکتے ہیں؟ تو اگرنہیں کر سکتے اور یقینانہیں کر سکتے تو پھران کوشرم اور حیا سے کام لینا چاہیے اور غیرت کا مظاہرہ کرنا جاہیے کہ جس ہتی پاک کی بارگاہ کے بیآ داب ہوں کہان کی آواز پرآواز بلند ہو جائے تو گفرلازم آجائے، جن کی بارگاہ میں اللہ تعالیٰ لفظ''راعنا'' بولنے کی اجازت نہ د \_\_\_اورجن کی بارگاہ کی گستاخی کوالتدا پنی گستاخی قرارد \_\_، كما قال اللَّه تعالى.ان الذين يؤذون اللَّه و رسوله لعنهم اللَّه في الدنيا والآخرة واعدلهم عذابا مهينا. اورجن کے بارے میں فرمایا: لا تكونوا كالذين اذوا موسى.

یہودیوں نے مولیٰ علیہ السلام کے بارے میں کہاتھا کہ ان کے اندام نہانی میں تقص ہے اس کواللہ تعالیٰ نے ایز اے تعبیر فرمایا۔ جب ایذ اکااییا کلمہ بولناموجب تحقیرواہانت ہے۔تواپیے صرح کلمات توہینی کابولنا کتنی بڑی ایز اکاموجب ہوگا تو موذی رسول کے لئے اللہ تعالیٰ حکم لگار ہاہے کہ ہم نے ان <u>کے لئے ذلت والاعذاب تیار کررکھا ہے اور ریکھی فرمایا:</u> واعتدنا للكافرين عذا با مهينا. تو ان کی شان میں ایسے الفاظ استعال کرنا کیسے قابل برداشت ہوسکتا ہے؟ بلکہ

قرآن مجید کی مذکورہ بالا آیت سے توپیۃ چلنا ہے کہ ایسے لوگوں کی تذلیل وتصلیل وتلفیر کرنا یہ آیت قرآنی پڑل ہے اور نیز آیت کریمہ تعود وہ و تؤفو وہ کی تعمیل ہے۔ اب جواس امر کوعمر کا ضیاع قرار دے اور گستا خیاں کرنے والوں کو سی قرار دے اس کے بارے میں یہی کہا جا سکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہی اس سے نیٹے گا۔ اس آزار اور بے دین معاشرے میں اس کا کیا علاج ہو سکتا ہے۔

عوام اہل سنت سے اپیل:

ہمارے تی کہلوانے دالے اکثر لوگوں کا بیرحال ہے کہا پنے بیر دمر شد کے بارے

میں کوئی تنقیص دالی بات بر داشت نہیں کرتے ۔حالانکہ موجودہ پیروں کی اکثریت جاہل بھی

ہے اور فاس بھی ہے۔ پھر بھی اگر ان کو جاہل یا فاسق کہا جائے تو ان کے مریدین مرنے

مارنے پرتل جاتے ہیں۔تو ایسے حضرات کوغور کرنا چاہیے کہ جب اپنے پیروں کے بارے میں جن میں داقعی بالفعل عیوب موجود ہیں وہ کو کی تنقیص والاکلم نہیں سن سکتے تو نبی کر یم ملائیے ہے

جن کی شان اللہ تعالیٰ کے بعد تما مخلوقات سے زیادہ ہے کیونکہ تمام انبیاء کرام کی مجموعی طور پر

جتنی عزت ہے بی یا کے تلاقیہ کی اس ہے زیادہ ہے۔ تو آپ کی شان میں تو ہین آمیز کلمات بولنے دایے سے بطریق اولی نفرت کرنی جاہے ۔ کیونکہ جب فاسق اور فاجر پیرزادوں کی ان کے دل میں اتن تعظیم ہے حالانکہ ایسے لوگوں کی تعظیم کرنی جائز ہی نہیں ہے۔ كماقال عليه السلام: من وقر صاحب بدعة فقد اعان على هدم (مشكوة شريف) الأسلام. نیز بالفرض محال اگر کسی کا بیرتنبع سنت اور دین دار بھی ہو پھر بھی نبی پاک کے سامنے اس کی کوئی حیثیت نہیں' ہے لہذا ہرآ دمی پر فرض ہے کہ بی پاک **متلاہ** کی تعظیم اپنے باپ ،اپنے

#### **۴۰۵**

کہ سب انبیاءادلیاءاں کے روبرو ذرہ ناچیز سے بھی کمتر ہیں۔اور کمے انبیاءادلیاء طاغوت ہیں۔(مولویا شرف علی تھانوی نے طاغوت کا معنی شیطان لکھا ہے) (البوادروالنوادر) اس کا مطلب توییہ ہوا کہ جولوگ تمام انبیاء کو ذلیل کہیں ،نعوذ باللہ ان کو شیطان کا لقب دیں اور ان کوذرہ ناچیز سے کمتر قرار دیں ، ان کے ساتھ تو بھائی جارے قائم کیے جائیں اور دوتی کی پینگیں بڑھائی جا ئیں اور جوآ دمی تمام متقدمین ومتاخرین اولیاء کرام کی گردن پر غوث باک کے قدم باک کوشلیم نہ کر سے اس کو کا فروجہنمی کہا جائے بیکون تی ایمان داری ہے؟ (I) جب اساعیل دہلوی نے کہا کہ ہرمخلوق بڑی ہویا چھوٹی وہ ذلیل ہے تو کیا اس عبارت کی ز د میں <sup>غ</sup>وث پاک نہیں آتے ؟ توغوث پاک کوذلیل کہنے والا زیادہ مجرم ہے یا ابن کے قدم کوتمام دلیوں کی گردن پر نہ مانے والا زیادہ مجرم <sub>ہے</sub>؟

1°+ Y

نوٹ: مولوی سرفراز صاحب فرماتے ہیں کہ اعلیٰ حضرت بریلوی نے علماء دیو بند کی تکفیر کے لئے جوطریقہ اختیار کیاوہ کوئی شریف آ دمی اختیار نہیں کرسکتا۔"انتھی عب ارشہ مولا ناعبدا کلیم خان اختر شاہجہانپوری نے لکھا ہے اور کتنا اچھا کھا ہے کہ مولوی سرفراز صاحب کچھزیادہ بی پی ہیٹھے ہیں کہ دنیا کاعظیم ترین انسان اور وقت کامجد دان کوا یک شریف انسان بھی نظر ہیں آتا۔ (کلمتہ الحق) ذیل میں ہم دیو بندی علماء کی شرافت کے چند نمونے پیش کرتے ہیں ارداح ثلاثہ میں موجود ہے کہ مولوی نانوتو ی کوبچوں سے مذاق کرنے کی بڑی عادت تھی مولوی یعقوب کے صاحبزاد بے جلال الدین کے ساتھ بڑامذاق کرتے تھے بھی ٹو پی اتار لیتے اور بھی کمر بند کھول دیتے۔صفحہ 285۔ اب مولوی سرفراز صاحب فاضل دیو بند ارشاد فرما نمی یاان کے برخوردار عبدالقدوس قارن کہ چھوٹے بچوں کے کمر بند کھولنے والے تو قاسم العلوم والخیرات ہوں اور حجته الاسلام ہوں اور حضرت امام اہل سنت مجد د دین وملت اعلیٰ حضرت بری**لوی ا**ن کوشریف

انسان بھی نظرنہ آئیں تواس کے بارے میں یہی کہاجا سکتاہے، تلك اذا قسمة ضيرى. حضرت مولانا غلام مهرعلی صاحب مرحوم مصنف دیو بندی مذہب پوچھتے ہیں کہ کیا مولوی قاسم نا نوتو ی کوبچوں کے یاجاموں کو کھو لنے کی عادت اچھی تھی ؟ ای طرح نا نوتوی کے ایک شاگر د کا داقعہ بھی ار داح ثلاثہ میں موجود ہے کہ نا نوتو ی کے شاگر دمنصور علی خان ایک لڑ کے پر عاشق ہو گئے دن رات اس کے تصور میں گز رنے لگھ اورتمام کاموں میں افتلال ہونے لگا۔ صفحہ 263

<sup>۲</sup> کی گنگوہی کے تشرم وحیا کاعملی نمونہ: اس ارواح ثلاثہ میں گنگوہی اور نانوتو ی کاایک واقعہ بیان کیا گیا ہے کہ ایک دفعہ گنگوہ کی خانقاہ میں مجمع تھا حضرت گنگوہی اور نانوتو ی کے مرید شاگر دسب جمع تصے اور بیہ

دونوں حضرات مجمع میں تشریف فرما تھے۔حضرت گنگوہی نے نانوتو کی سے محبت آمیز کہجہ میں فرمایا کہ یہاں لیٹ جاؤ حضرت نانوتو کی کچھ شرما سے گئے گنگوہی صاحب نے کچرفر مایا تو ادب سے ساتھ چت لیٹ گئے۔حضرت گنگوہی بھی اسی چار پائی پر لیٹ گئے اور مولا نا ک

طرف کردٹ لے کراپناہاتھان کے سینے پررکھ دیا جیسے کوئی عاشق صادق اپنے قلب کوشلی دیا کرتا ہے مولا نانانوتو می ہر چند فرماتے کہ میاں کیا کررہے ہو بیلوگ کیا کہیں گے ۔حضرت

نے فرمایالوگ کہیں گے! کہنے دو۔ صفحہ 305

مولوی سرفراز صفدرتفریح الخواطر میں اس واقعہ کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ

حضرت گنگوبی اور نانوتوی تو اس دقت د دنوں انتہائی معمر یتھےتو دہ اس طرح کا کام کیسے کر سکتے

ہیں ۔تواس بارے میں گزارش *ہیہ ہے کہ بڑھ*اپے میں اس طرح کی حرکتیں دہی لوگ کرتے

ہیں جو بچپن میں ان چیز دں کے عادی ہوں درنہ ان کو اتن شرم تو کرنی جا ہے تھی کہ طلباءادر مریدین کااتنا بڑا مجمع ہےادرطلباء میں ہرذہن کےلوگ ہوتے ہیں ہمارے بارے میں کیا تاثر قائم کریں گےلیکن جس طرح حدیث پاک میں آتاہے: اذا حدثت ان جبل زال عن مكانه فصدق واذا حدثت ان رجلا زال عن خلقه فلا تصدق (منداحر) تنقيح الروات مي ب كماس كى سند سي ب-لہذا جب دونوں کو بچپن سے بیہ عادت تھی تو اب بڑھا ہے میں وہ عادت ان سے کیے چھوٹ سی تھی۔

<u>۴</u>•۸

کنگوہی کانانوتوی کے ساتھ خواب میں جماع: رشید احمد گنگوہی نے ایک دفعہ ارشاد فرمایا کہ میں نے خواب میں دیکھا کہ مولوی قاسم صاحب عردس کی صورت میں ہیں اور میراان سے نکاح ہوا سوجس طرح زن وشو ہرکو ایک دوسرے سے فائدہ پہنچتا ہے اس طرح مجھےان سے اورانھیں مجھ سے فائدہ پہنچا۔ (تذكرة الرشيد جلد 2 صفحه 289) مولوی سرفراز نے بیچی کہا کہ مولانا احمد رضاخان نے ہماری طرف جھوٹ منسوب کیا اور ہم پرجھوٹے الزامات لگائے اورا پی طرف سے عبارات کا ترجمہ کرکے علمائے حرمین کی خدمت میں عبارتیں پیش کیں اور ہماری تکفیر کروائی۔ ہم مولوی سرفراز کوچینج کرتے ہیں کہ اگر اس کواپنے اکابر کا ایمان ثابت کرنے کا شوق ہےادر وہ اپنے اکابر سے توہین رسالت کا الزام دور کرنا چاہتا ہے تو پاکستان کے کسی بھی شہر میں آکر مناظرہ کرے توپیۃ چل جائے گا کہ آپ کتنے شیر ہیں اور ہم بفضلہ تعالیٰ ثابت کر دیں گے کہ آپ دائرہ اسلام ہے کوسوں دور ہیں۔اور عقائد حقہ اور آپ کے عقائد کے

درمیان بعداکمشر قبین ہے۔ دیدہ بایدہمیں میداں وہمیں گوئے ادر اگر مولوی سرفراز اس میں اپنی ہتک سمجھتا ہے کہ میں کسی بریلوی کے ساتھ مناظر ہ کر دں جبکہ میرے مقابلے کا کوئی آ دمی موجود ہی نہیں تو چلوا یے کسی شاگر دیا بیٹے کو بھیج د \_ جس کی شکست سرفراز کی شکست ہو۔ ذیل میں مولوی سرفراز اور اس کے اکابر کے چند کذب اور افتر ءات پیش کرتے ہیں مولوی سرفراز اپنی کتاب احسن الکلام میں لکھتے ہیں کہ قمادہ کی تدلیس مفرنہیں ہے۔

r\*+ 9 -



تو گکھڑوی صاحب کا حال ہے اور ان کے جھوٹ ہو لنے کی بید کیفیت ہے اور جس سے اس نے با قاعدہ جھوٹ بولنے کی تربیت حاصل کی ہے اس کا حال کیا ہوگا؟ نو ب: مولوی حسین احمد بنی مولوی سرفراز صفدر کا استاد ہے۔ شہاب ثاقب میں اس نے دو کتابوں کا حوالہ دیا ہے۔ ہدایۃ الاسلام اور خزینہ لا دلیاء مطبوعہ بنج صادق سیتا پور حالانکہ ان دونوں کتابوں کا کوئی خارجی وجود ہیں ہے۔ اس طرح اس في ابن جام كى كتاب تحرير مع التقرير كاحواليد يا ب كماللد تعالى جهوت بول سكتا <u>ہے۔حالانکہ تر بیں لکھاہوا ہے۔</u>

nabi.blogspot.com/

يستحيل على اللُّبه تعالى لى ماادرك فيه نقص وحين كان مستحيلا عليه ما ادرك فيه نقص ظهر القطع باستحالة اتصافه تعالى بالكذب ونحوه. (التحرير جلد 2 صفحه 23) ادرای کتاب کی جلد 3 صفحہ 70 پر فرماتے ہیں: لا يجوز عليه الكذب وعندم الخلف في الوعيد من الواجبات و النسخ فيه يو دي الي الكذب فلايجوز . توجب وہ صاف طور پر لکھر ہے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کا جھوٹ بولنا محال ہے اور بیر مفتری تاثر دےرہاہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے لئے امکان کذب کے قائل ہیں۔ نوٹ: مولوی سرفراز صفدر کے تنا قضات پر مستقل کتابیں لکھی جا چکی ہیں مثلاً ارشادالحق اثری کی کتاب''مولا نا سرفراز صفدرا پی تصانیف کے آئینے میں''اورای سلسلے میں ان کی ایک اور کتاب ہے'' آئینہ جوان کو دکھایا تو بُرامان گیے'' اس طرح مولوی شیر محمد کی کتاب'' آئینہ سکین الصدور''ہم ذیل میں اس کے تناقض کی مزید ایک مثال پیش کرنے پر

اکتفاءکرتے ہیں۔ مولوی سرفراز صفدراین کتاب'' مقام ابوحنیفه'' میں لکھتے ہیں۔ کہ صوفیاء کی کتابیں جعلی اور موضوع حدیثوں ہے جمری ہوئی ہیں لیکن پھراپنی کتاب عبارات اکا بر میں حضرت یشخ شہاب الدین سہروردی کی کتاب عوارف المعارف کا حوالہ دیا ہے اور لکھا ہے کہ انہوں نے حدیث نقل کی ہے کہتم میں ہے کوئی بھی اس وقت تک مومن نہیں ہوسکتا جب تک کہ ساری مخلوق اس کے سامنے اس طرح نہ ہوجس طرح اونٹ کی مینگنی۔ اب و کیھئے ایک کتاب میں لکھتا ہے کہ صوفیاء کی نقل کردہ حدیث جمت نہیں اور دوسری کتاب میں انہی کے حوالے دے



کوئی تناقض نہیں۔اور حضرت کی اپنی حالت بیہ ہے کہ رشید احمد گنگو، پی کوزندیق بھی قرار دیتا ہے اور اس کو قطب الاشاد بھی مانتا ہے۔ چنانچہ اپنی کتاب از التہ الریب میں مولوی سرفراز صاحب لکھتے ہیں ۔ کہ بی کریم چاہیں کے لئے اطلاع علی الغیب کامنگر ملحداورزندیق ہے۔اور رشيد احد گنگو، بي تاليفات رشيديه ميں لکھتے ہيں'' اس بات ميں ہر چارائمہ مذاہب و جملہ علماء متفق ہیں کہ انبیاء کرام علیہم السلام غیب پر مطلع نہیں ہیں''اور خلاہر بات ہے کہ مولوی سرفراز صاحب کے اس فتو کی کی زد میں گنگوہی صاحب بھی آتے ہیں ۔لیکن مولوی سرفراز صاحب ہجائے اس کے کہ اعلیٰ حضرت کا شکر بیہ اداکرتا کہ جوفتو کی میر اتھا وہی فتو کی انہوں نے بھی لگایا

611

ہے دہ اعلیٰ حضرت رحمۃ اللہ علیہ پر تبرابازی کرتا ہے۔ نوٹ <sup>: بع</sup>ض ایسے حضرات موجود ہیں جوئی ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں کیک<sup>ی ع</sup>قل و فہم اور دین حمیت اور سرکار علیہ السلام کی محبت سے بکسر محروم ہیں۔وہ کہتے ہیں کہ اگر ہم اعلیٰ حضرت کافتو کی نہ مانیں تو کیا حرج ہے وہ مولوی ہی تو یتھے۔تو ایک مولوی کی بات نہ مانے ے کیا فرق پڑتا ہے۔ سوہم گزارش کرتے ہیں کہ بجافر مایا کہ مولومی ہی تو تھے کیکن نبی پاک عليه السلام كى عظمت منوانا جايتے ہيں كو كى اپنى عظمت تونہيں منوانا جاہتے۔ پھر بيہ جوقر آن مجيد کی آیات بینات میں: ان الـذيـن يـؤذون الـلّـه ورسوله لعنهم الله في الدنيا والآخرة واعدلهم عذابا مهينا. نیز ارشاد باری تعالی ہے۔ يا ايها الذين امنوا لا ترفعوا اصواتكم فوق صوت النبي ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم ان تحبط اعمالكم وانتم لا تشعرون.

اس طرح ارشاد باری تعالی ہے: من يحادد الله و رسوله فان له نار جهنم خالدا فيها ذلك الاخزي العظيم. نیز ارشاد باری تعالی ہے: يا ايها الذين امنوا لا تقولوا راعنا وقولوا انظرنا واسموا وللكفرين عذاب اليم. اس آیت کریمہ سے ثابت ہوتا ہے کہ نبی کریم علیہ السلام کی شان میں ایسا کلمہ بولنا

MM

جو گہتاخی کا دہم بھی پیدا کر بے اس ہے بھی بو لنے والا کا فرہوجا تا ہے۔ مقام خور ہے کہ جب نبی پاک علیہ السلام کی شان میں لفظ راعنا بولنا جا ئرنہیں تو پھر آپ علیہ السلام کو چمارے ذلیل کہنا اور معاذ اللہ چو مڑا چمار کہنا اور ذرہ ناچیز سے کمتر کہنا کیونکر درست ہوسکتا ہے ۔اورا یسے کلمات بولنے والے اوران کلمات کو درست سمجھنے والے کیونکرمون ہونے کادعویٰ کر کیلتے ہیں۔اس طرح ارشاد باری ہے۔ ان الذين يحادون الله و رسوله اولئك في الا ذلين. اس سے ثابت ہوا کہ نبی پاک علیہ الصلوٰۃ والسلام کے گستاخ جو ہیں سب سے بڑے ذلیل ہیں۔اگر وہ مومن ہوتے تو اللہ تعالیٰ ان کوسب سے بڑا ذلیل نہ فرما تا۔تو ان آیات کریمہ ہے ثابت ہو گیا کہ اعلیٰ حضرت علیہ الرحمۃ نے اپنی طرف ہے کوئی فتو کی نہیں لگایا بلکہ قرآن مجید کی ان آیات کی ترجمانی کی ہے۔ بلکہ مخالفین کے پیثیوا ابن تیمیہ نے اپن ضخیم کتاب' الصارم المسلول علی شاتم الرسول' میں اپنی آیات بینات سے گستاخ رسول طلیقے کو واجب القتل اور كافرقر ارديا ہے۔

مولوی سرفراز صاحب صفدر فاضل دیوبندار شادفر ماتے ہیں کہ دیوبندی اکا برجن پر بریلوی کفر کافتو کی لگاتے ہیں، ان کے کفر میں توقف کرنے والے بے شار ہیں۔اس کے بارے میں گزارش بیہ ہے کہ اس طرح تو مرزائیوں کے بارے میں کافی علماء ومشائح کے تحریری فتو نے ہیں ہیں بتو پھر کیا اس کا مطلب بیا یا جائے گا کہان علماءومشائخ کے نز دیک نبوت کا دعویٰ کرنے والا کا فرنہیں ہے۔لہذاتحریری تکفر ضروری نہیں ہوتی۔زبانی شرعی تکم لگا دینا بھی کافی ہے۔درنہ مولوی سرفراز صاحب بتا تھیں کہ مرزا قادیانی کے بارے میں کہ تمام یلاءومشائ**خ کے تلفیری فتو ہے آپ کے پا**س موجود ہیں۔پھراگریمی استدلال مرزائی پیش<sup>کر</sup>

ሮተሮ

دیں توجوجواب آپ قادیانیوں کودیں گے۔ دہی جواب ہماری طرف سے بھی تمجھ لیاجائے۔ مولوی سرفراز صاحب نے ایک اور کتاب ارشاد الشیعہ میں اپنے ایک دیو بندی عالم غلام اکبر بلوچ کے اس سوال کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ کیا دجہ ہے کہ بہت سارے دیو بندی علماءنے شیعہ کی تکفیز ہیں کی ؟ اس کے جواب میں سرفراز صاحب نے ارشاد فرمایا که 'چونکه شیعوں کی کتب کا مطالعہ کرنے کی عام سی علماء کو نہ ضرورت تھی نہاتی فرصت تھی نه کوئی ان کا کوئی مسکه ان کتب پر موقوف تھا کہذا ان لوگوں کو نہ ان کی کتابیں دیکھنے کی ضرورت،لہذاانہوں نے اگر تکفیز ہیں کی تو وہ معذور ہیں''۔ یہی جواب ہم سرفراز صاحب کی خدمت میں پیش کرتے ہیں کہ جض سی علماء ہے ا گر تحریری تکفیر منقول نہیں ہوئی اس کی دجہ بھی یہی ہو کمتی ہے کہان لوگوں کو نہ دیو بندیوں کے ار دورسائل دیکھنے کی ضرورت تھی نہ فرصت تھی نہان کا کوئی مسئلہان رسائل پر موقوف تھا۔لہذا اگر انہوں نے تکفیرنہیں کی تو وہ معذور ہیں ۔مولوی سرفراز صاحب کو چاہیے کہ جو بات اپن کتاب میں لکھا کریں۔کم از کم اس کویا دبھی رکھا کریں۔تا کہ خدام کویا د دلانے کی ضرورت نہ

ہتر)آ نے۔ ای صمن میں ایک اور حوالہ پیش کرنا جا ہتا ہوں۔ایک دیو بندی مولوی عبدالرشید ارشد نے کتاب لکھی ہے' بیں بڑے مسلمان' اس میں انور شاہ کشمیری کے حالات بیان کرتے ہوئے لکھتا ہے۔ کہ جب بہاولپور کی عدالت میں قادیانی دکیل اور انور شاہ کشمیری کا مباحثہ ہوا تو قادیانی نے کہافلاں بزرگ مرزا قادیانی کو کافرنہیں کہتے تو انور شاہ کشمیری نے کہا '' نہ کہتے ہوں گے۔اس سے کیافرق پڑتا ہے۔لیکن جب قادیانی وکیل نے اس بات پرزور دیا تو انورشاہ شمیری نے کہا کہ اللہ کی جہنم بڑی وسیع ہے تو جہاں اللہ تعالی مرز اقادیانی کو داخل

r10

کرے گاوہاں اس کافرنہ کہنے والے کوبھی داخل کر دے گا''۔تو انور شاہ شمیری نے جومرز ا قادیانی سے دلیل کوجوجواب دیا۔ہم یہی جواب اکابر دیوبند سے وکیل سرفراز گکھڑوی کودیتے بين-سرفرازصاحب کے نقشہندی مجددی ہونے کی حیثیت : مولوی سرفراز صاحب صفدرا پنے آپ کونقشبندی محددی کہلواتے ہیں حالانکہ ان کو حضرت مجد دالف ثانی کے عقائد سے دور کا داسطہ بھی نہیں ۔ بلکہ ان کے عقائد کو کفریہ کہتے

میں مولوی سرفراز صاحب اپنی کتاب تنقید شین میں لکھتے ہیں کہ جب نبی پاک علیہ السلام کا ساینہیں تھا تو پھر آپ بشر بھی نہیں تھے یعنی حضرت کہنا سے چاہتے ہیں کہ جب بریلوی نبی پاک علیہ السلام کا ساینہیں مانتے توبشریت کے بھی منکر ہیں ۔ اور اسی کتاب میں لکھتے ہیں کہ جو نبی پاک علیہ السلام کو بشر نہ مانے وہ کا فر ہے ۔ اب ہم حضرت مجد دالف ثانی علیہ رحمتہ ک عبارت پیش کرتے ہیں کہ کیاوہ نبی پاک علیہ السلام کا سامیہ مانتے تھے یا نہیں ۔ وہ فر ماتے ہیں

( كمتوبات جلد دوم صفحه 515 ) نباشداوراسایه چهورت دارد''۔ اب اس عبارت میں صاف طور پر حضرت مجد درحمة الله علیہ نے نبی پاک علیہ السلام کے سامید کی تھی کی ہے۔اب مولوی سرفراز صاحب کے فتو کی کے مطابق ان کا کیاتھم ہوگا۔ اس طرح مولوی سرفراز صاحب اپنی کتب اتمام البر بان دغیرہ میں لکھتے ہیں کہ نبی پاک علیہ السلام یا ادلیاء کومد دگار تمجھنا یا مشکل کشا سمجھنا شرک ہے۔ چنانچہ گلدستہ تو حید ہسکین الصدوراور تنقيد تنين ميں حضرت نے اس بات کی تصریح کی ہے۔

(\*1¥

اب ہم حضرت مجد دالف ثانی کا نظریہ پیش کرتے ہیں کہ وہ کیا فرماتے ہیں اور یہ مجد دی ہونے کے جھوٹے دعوید اران کے برعکس کیا عقیدہ رکھتے ہیں۔ چنانچ چفرت مجد دصاحب کی عبارت ملاحظہ ہودہ فرماتے ہیں: ہرگاہ جنیاں بتقد براللہ سجانہ ایں قدرت بود کہ متشکل باشکال گشتہ اعمال غریبہ بوقوع . آرندارواح كمل راگرای قدرت عطافر مایند چهل تعجب است \_( مکتوبات جلد ددم صفحه 164) ترجمہ: جب جنوں کواللہ تعالیٰ کی قدرت دینے سے پیرطاقت تھی کہ مختلف شکاوں میں تبدیل ہو کرخرق عادات کام بجالا کمیں۔اگرالٹد تعالیٰ کاملین کی روحوں کو بیقدرت عطافر ما د ہے اس میں تعجب کی کوئی بات ہے۔ اب دیکھئے مولوی سرفراز صاحب کاعقیدہ کیاہے اور حضرت محد دصاحب کیا ارشاد فرما رہے ہیں مولوی سرفراز صاحب نے اپنی کتاب راہ ہدایت اوراتمام البر ہان میں لکھا ہے کہ مجزہ و کرامت میں نبی و کی کا کوئی دخل نہیں بیصرف اللہ کا فعل ہوتا ہے۔اوراتمام البربان میں مولوی سرفراز صاحب نے معجزہ وکرامت میں نبی ولی کے دخل کو ماننے والوں کو

جابل قراردیا ہے۔ کیکن حضرت مجد دالف ثانی رحمۃ اللہ علیہ فرمار ہے ہیں کہ جب جنوں کواتی طاقت حاصل ہو سکتی ہے جوابیے کام کرسکیں جس پر عام مخلوق قادر نہ ہوتو پھر اللہ تعالٰی کے ولیوں کو بیہ طاقت بدرجہ اولیٰ حاصل ہو سکتی ہے۔ اس طرح گویا مولوی سرفراز صاحب نے حضرت مجد دالف ثاني رحمة التُدكوجا بل قرار دے دیا۔ مولوی سرفراز کی ایک اور خیانت: مولوی سرفراز صاحب نے اپنی ایک اور کتاب ارشادالشیعہ میں اہل سنت کے ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے عجیب بدیانتی سے کام لیا ہے۔ اہلسنت کا اعتراض پیتھا کہ مولوی



اس طرح تقمی که ده سنت جماعت سے خارج ہوگا لیکن بیمولوی سرفراز صاحب کی دھو کہ دہی ہے۔ کیونکہ کبیرہ کے ارتکاب سے ہندہ سنت جماعت سے خارج نہیں ہوتا۔ورنہ مولوی سر فراز صاحب بتائیں کہ جو شرابی ،زانی ،اور چوریا جونماز ،روزہ ، جج کے تارک ہیں کیاوہ سنت جماعت سے خارج ہیں۔اس طرح اللہ تعالیٰ نے جھوٹ بولنے دالوں پرلعنت فرمائی ہے۔اوراحادیث میں شرابی پراور چور پرلعنت کی گئی ہے۔تو کیا جن پرلعنت کی گئی ہے دہ سنت جماعت سےخارج ہیں۔ اس عبارت پر ہمارااعتراض پھر بھی قائم ہے کیونکہ ہمارااعتراض بیتھا کہ گنگو،ی کے

rin



🖏 کی صحابیت کا نکار کرنانص قطعی کی تکذیب کی وجہ سے کفر ہے اور اساعیل دہلوی بے جا رے کا تو ایمان بھی ثابت نہیں ہے ۔اورکوئی دیو بندی وہابی اپنے اندر بیہ ہمت نہیں رکھتا که د ه اساعیل د ہلوی کا ایمان ٹابت کر سکے۔اورتمام دیوبندیوں کابھی یہی عقید ہ ہوا کہ صحابہ کرام کو کا فر کہنے دالامسلمان ہے کیونکہ جب گنگوہی کا فتو کی موجود ہے ادر گنگوہی کا اپنے بارے میں اعلان ہے کہ''سن لوحق وہی ہے جورشیداحمد کی زبان سے نکلتا ہے۔ میں پھھ بیں ہوں مگر ہدایت دنجات موقوف ہے میری اتباع پر' ۔تو ٹابت ہوا کہ دیو بندی گنگوہی کے فآدیٰ جات ماننے کے پابند ہیں۔اگرنہیں مانیں گےتو ہدایت دنجات سے محروم ہوجا ئیں گے

بطور تمتہ وہا بیوں کی ایک اور گستا خانہ عبارت ملاحظہ ہو: اسماعیل دہلوی کی بارگاہ رسالت میں ایک اور دیدہ ڈی مولوی اسماعیل دہلوی نے صراط منتقم میں لکھا ہے کہ حضرت فاطمۃ الزہراء رضی اللہ عنہا نے سید احمد ہر بلوی کوشل دیا۔اور اس کے جسم کو اچھی طرح ملا حضرت علی نے اپنے ہاتھ سے اس کو کپڑے پہنائے اب اندازہ لگائیے کہ اس طرح کی گستاخی مرزا قادیانی نے بھی کی۔اب ان میں اور قادیا نیوں میں کیا فرق رہ گیا۔

بعض منصف مزاج وبإبيوں كااعتراف:

بعض دیوبندی شلیم کرتے ہیں کہ علماء دیو بند کی کتابوں میں مشرکا نہ مواد موجود

ہے۔ دیو بندیوں کی حمایتی شاخ کے ایک عالم سجاد بخاری اپنی کتاب اقامۃ البر ہان جو اس نے عبدالشکور تر ندی کی کتاب ہدایۃ الحیر ان کے جواب میں لکھی اس کتاب کے حرف آغاز میں سجاد بخاری لکھتا ہے کہ تر ندی صاحب اور اس کے حضرت والاظفر احمد عثمانی صاحب اگر مذہب ہے کہ شفہ مصر محلص میں تہ ہما ہیں کہ دونہ میں تریز کہ کہ کا اور میں میں ا

ا بنی اصلاحی کوششوں میں مخلص ہیں تو پہلے ان کو حضرت تھا نو می کی کتابوں سے ایسا مواد دور کرنا جاہے جس میں اہل بدعت کے نظریات کی تائید ہوتی ہے۔اور وہ اپنے مشر کا نہ عقا ئد کو پھیلانے کیلئے وہ واقعات تھانوی صاحب کی کتابوں سے پیش کرتے ہیں۔پھراس نے تھانوی صاحب کی دوکتابوں کے حوالہ جات دیئے ہیں۔ ضامن علی جلال آبادی اورامداد الله مہاجر کمی نے اپنے ایک مرید کوغرق ہونے سے بچایا اور بیڑے کو دریا کے کنارے لگایا۔اس طرح کا اس نے ایک اور واقعہ بھی نقل کیا ہے کہ امداداللہ مہاجر کمی نے ایک مرید کوغرق ہونے سے بچایا اور جب بیڑے کواٹھایا تو ان کی کمر <sup>ن</sup>چ**ل** گنی۔

114

اب مولوی سرفراز صاحب ارشاد فرما کمیں کہ آپ کے پیر بھائی سجاد بخاری صاف طور پراقر ارکرر ہے ہیں۔ کہ تھانوی کی کتابوں میں ایساموادموجود ہے جس سے مشرکا نہ عقائد کا اثبات ہوتا ہے۔اب آپ کے نز دیک اس بارے میں جوشرعی حکم ہے دہ تھا نو می صاحب پر کیوں نہیں لگاتے۔کیا طرفداری ہے کیار عایت ہے۔ آپ قرآن پرایمان رکھنے کے مدعی ہیں تو اللہ تعالیٰ فرما تاہے: واذ اخذ الله ميثاق الذين اوتو الكتاب لتبيننه للناس ولا تكتمونه. نوٹ : تقریباً آج سے پانچ سال پہلے ہم نے مولوں سرفراز صاحب کی خدمت میں ایک خط ارسال کیا تھا کہ آپ نے اپنی کتاب گلدستہ تو حید میں جو یہ لکھا ہے کہ حضرت عمر الظنی نے اس درخت کو کٹوا دیا تھا جس کے بنچے نبی پاک علیقہ نے صحابہ کرام سے بیعت لی تھی۔آپ کے اس دعویٰ کے بارے میں ہم نے آپ کوا یک خط لکھا تھا جس کا ہمیں جواب درکار ہے۔ چونکہ اس خط کا جواب ہمیں وصول نہیں ہوالہذ اوہ خط اب ہم قارئین کی عدالت میں پیش کرتے ہیں۔

مولوى سرفرازصاحب كي خدمت ميں بھيجاجانے والاخط بخدمت محتر ممولا ناسرفراز خان صاحب صفدر آپ نے اپنی کتاب گلدستہ تو حید میں لکھا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس خدشہ کے پیش نظر کہ لوگ بیعت رضوان والے درخت کی تعظیم نہ کریں۔اس درخت کو کٹو ا دیا تھا۔ اس کے بارے میں گز ارش بیہ ہے کہ جوروایت آپ نے پیش کی ہے کہ حضرت عمر رضی اللّٰدعنہ نے وہ درخت کثوا دیا تھا پہ طبقات ابن سعد کی روایت ہے اور منقطع ہے۔اور بخاری و مسلم کی صحیح حدیث یاک موجود ہے کہ وہ درخت حصب گیا تھا۔ جب بخاری وسلم کی روایات

ے ثابت ہے کہ وہ درخت حجب گیا تھا توضیحین کی ان روایات کے مقابلے میں طبقات ابن سعد کی کیا حیثیت ہے؟ دوسری گزارش بیہ ہے کہ بخاری شریف میں روایت ہے کہ حضرت عمر رضی اللّٰدعنہ نے عرض کیایا رسول اللہ کاش بیچکم ہوتا کہ مقام ابراہیم کو صلّی بنالواسی وقت بیآیت اُتر ک۔ واتخذوا من مقام ابراهيم مصلى. اب سوال مدینے کہ جہاں حضرت ابراہیم علیہ السلام کھڑے ہو کرخانہ کعبہ تمبر کریں اس جگہ کے بارے میں تو حضرت عمرخوا ہش کریں کہ یہاں نماز پڑھنے کاحکم ہونا چاہیے جس درخت کے پیچ حضور علیہ السلام بیعت کیں جوابراہیم علیہ السلام کے بھی آقا ہیں۔تو حضرت عمر رضى الله عنه اس كوكيس كثو اسكتر بي -نیز بخاری شریف میں ہی حدیث پاک ہے :حضرت عمر ﷺ جب مدینہ شریف میں چلتے بتھتو بیددعاما نگا کرتے تھے: اللّهم ارزقني شهادة في سبيلك و رزقني موتاً في بلد رسولك. جوہتی نبی پاک علیہ السلام کے شہر میں فوت ہونے کی خواہش کرتے تو وہ اس درخت کو کیسے کٹو اسکتے ہیں جہاں نبی پاک علیہ السلام نے بیعت کی ہو۔ ای طرح بخاری شریف میں روایت ہے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا جب وصال شریف قریب ہواتو آپ نے اپنے صاحبز اد کو حضرت عائشہ صدیقہ کے پاس بھیجا جاکے ان کو عرض کرد که میں بھی وہی فن ہونا جا ہتا ہوں جہاں نبی پاکے چیفیج اور حضرت صدیق اکبر فن ہیں۔اگر حضرت عمر کا نظریہ بیہ ہوتا کہ کسی مقدس ہتی کے کسی جگہ پرجلوہ گرہونے سے اس جگه میں برکت نہیں آتی اوراس جگہ پرنہیں جانا ج<u>ا</u>ہے تو آپ بیخواہش کیوں فرماتے؟

ای طرح بخاری شریف میں حدیث پاک ہے۔ نبی پاک علیہ السلام نے ارشاد فرمایا که صفا دمرده کی پہاڑیوں کی سعی جو داجب کی گئی ہے اس کی دجہ بیہ ہے کہ یہاں جھنرت ہاجرہ علیہاالسلام دوڑی ہیں۔اب اندازہ لگائیے کہ جہاں حضرت ہاجرہ علیہاالسلام کے قدم لگ جائیں تو اللہ تعالیٰ ان جگہوں کے بارے میں فرمائے : ان الصفا و المروة من شعا ئر الله. ادرارشادفر مائے: ومن يعظم شعائر الله فانها من تقوى القلوب. توجہاں حض**ی**ت ہاجرہ علیہاالسلام کے آقاجلوہ گرہوئے ہوں تو اس جگہ کی تعظیم کرنا کیونکر ناجا مَز ہوگا۔اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ ایسی تعظیم سے کیونکر منع کر سکتے ہیں۔ نسائی شریف میں حدیث پاک ہے جب نبی پاک علیہ السلام معراج شریف پر گئے توایک جگہ پرجرائیل علیہ السلام نے عرض کی یہاں نماز پڑھے۔اس جگہ کا نام بیت اللحم ہے اور یہاں حضرت عیسیٰ علیہ السلام پیدا ہوئے تھے۔اس حدیث پاک سے بھی ثابت ہوا کہ

جس جگہ پراللہ تعالیٰ نے مقدس بند ہے جلوہ گری فرما کمیں اس جگہ میں برکت آ جاتی ہے۔ ای طرح بخاری شریف میں حدیث یاک ہے۔ حضرت عتبان بن مالک نے عرض کی یارسول اللّہ میں سجد میں نماز پڑھنے سے قاصر ہوں آپ میرے گھر میں تشریف لا نمیں اور نماز ادا فرمائیں میں اس جگہ کواپنی نماز کے لئے منتخب کرلوں گا۔ چنانچہ نبی پاک علیہ السلام تشریف لے گئے اور دہاں نماز ادافر مائی۔ اس حدیث یاک سے بھی ثابت ہوا کہ جہاں اللہ تعالیٰ کے مقدس بندے جلوہ افروز ہوں تو ان جگہوں کا مقام دمر تبہ دشان دوسری جگہوں سے بدر جہااعلیٰ وافضل ہوتا ہے۔

۳۳۳

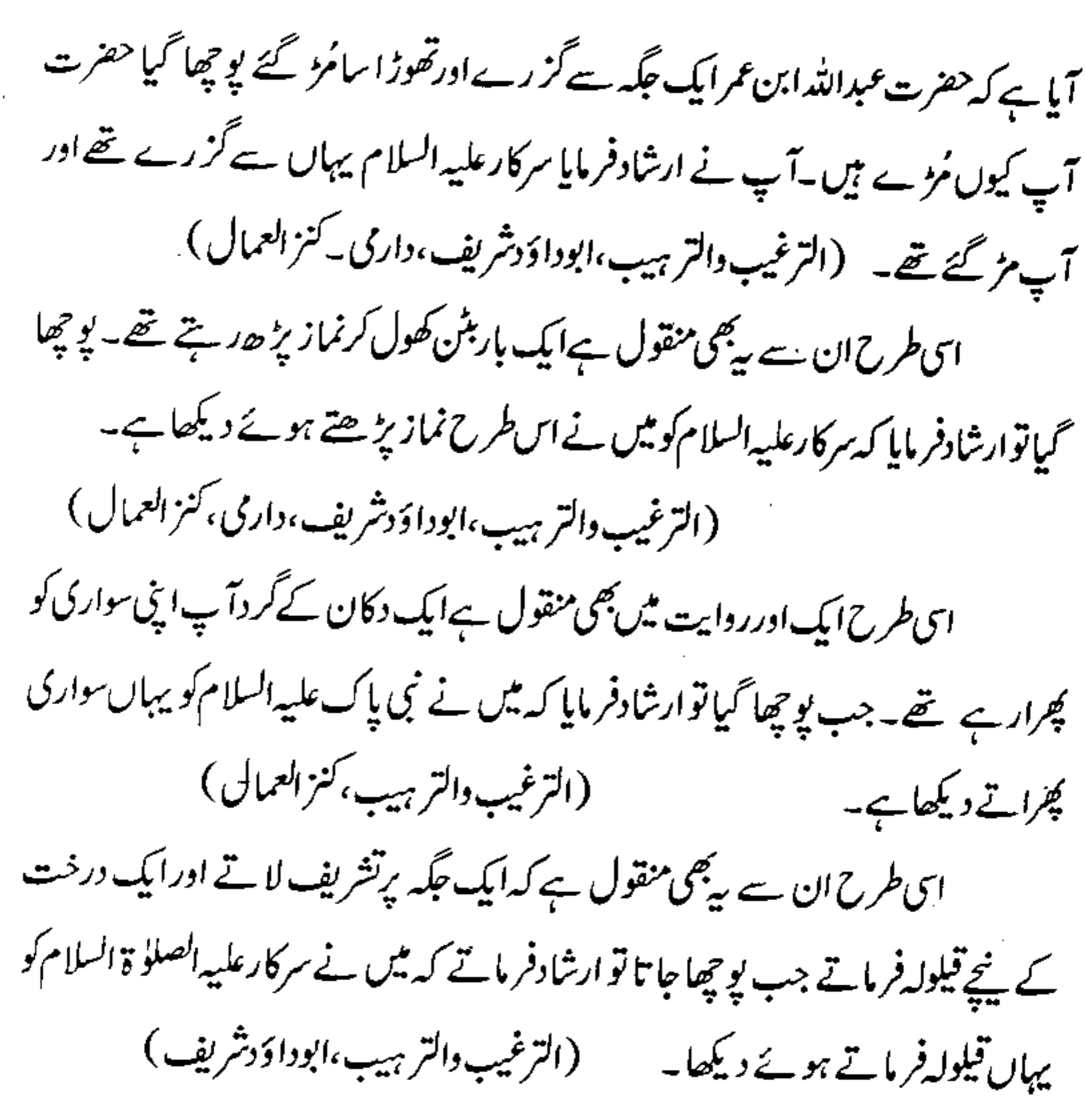
ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: لا اقسم بهذا البلد وانت حل بهذا البلد. که مجھےاس شہر کی اس دقت قشم جب تم اس شہر میں موجود ہو۔ ای طرح ارشاد باری تعالی ہے: الم تكن ارض اللُّه و اسعة فتهاجروا فيها. یہاں اللہ رب العزت یوری مدینہ کی زمین کو اپنی زمین فرمادیا ہے۔اس آیت کریمہ سے ثابت ہوتا ہے کہ جس زمین پر نبی پاک علیہ السلام رونق فروز ہوں اس کا رتبہ اور ٹان تمام کا ئنات سے زیادہ ہے۔ نیز گزارش سے ہے۔ آپ احسن الکلام میں فرماتے ہیں کہ جوآ دمی امام کے پیچھے سورة فاتحہ پڑھے یا قراءت کرے اس کے منہ میں مٹی ڈالی جائے۔اورمتدرک میں حضرت عمر یے منقول ہے کہ وہ امام کے پیچھے سورۃ فاتحہ پڑھنے کا حکم دیتے تھے اگر چہ امام بلند آواز سے قراءت کیوں نہ کرر ہاہو۔حاکم اور ذہبی نے اس اثر کو بیج کہا ہے

اب حضرت سے سوال ہیہ ہے کہ فاتحہ خلف الامام کے بارے میں آپ حضرت عمرضی اللہ عنہ کے فیصلے کو قبول نہیں کرتے لیکن اہلسنت کارد کرنے کے لئے حضرت عمر ﷺ استدلال کرتے ہیں۔ آخراس دھاندلی کا کیاجواز ہے۔ ویسے و آپ طبقات کے بڑے قائل ہی۔ آپ کہتے رہتے ہیں کہ فلاں حدیث طبقہ اُولی کی ہے اور فلاں طبقہ ثانیہ کی ہے۔ اور فلال ثالثہ کی ہے۔اور فلال حدیث طبقہ رابعہ کی ہے۔لیکن تبھی آپ نے غور فرمایا کہ طبقات ابن سعد کو نسے طبقے کی کتاب ہے۔

6770

اس طرح مزیدایک گزارش میہ ہے کہ بخاری شریف میں حضرت عمر دخی اللہ عنہ سے منقول ہے آپ جج تمتع سے منع کرتے تھے حللانکہ ائمہ اربعہ اور جمہور صحابہ کرام جح تمتع کے جواز بلکہ استحباب کے قائل ہیں۔اور ظاہر بات ہے آپ بھی قائل ہوں گے۔تو آپ کو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا فیصلہ یہاں قبول کیوں نہیں ہے۔ اس طرح بخاری شریف میں ہے: حضرت عمر رضی اللہ عنہ جنبی کے لئے تیم کے جواز ے قائل نہیں تھے۔لیکن آپ بھی اور دیگر مدعیان اسلام بھی اس کے جواز کے قائل ہیں **ت**و حضرت بمر پیچ کی آپ یہاں بات کیوں نہیں مانتے۔ ای طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے: الذي بركنا حوله. ترجمہ: ہم نے مجدافضی سے اردگر دبر کمتیں پیدا کی ہیں۔ مفسرین کرام نے فرمایا یہاں برکات سے مرادانبیاء کرام علیہ السلام کے مزارات ہیں جب دیگرانبیاءکرام یھم السلام کے مزارات بابرکت مقامات ہیں اوران کامتبرک <sup>ہ</sup>و

منصوص ہے۔جس جگہ پرتمام انبیاءکرام علیہم السلام کے سردارتشریف فرما ہوکر صحابہ کرام۔ بیعت لیں اس کے متبرک ہونے میں کیا شک ہوسکتا ہے۔ بلکہ وہ تو بطریق اولی متبرک ہوگا لہذا آپ کو چاہیے کہ آئندہ اس طرح کے استدلالات نہ کریں اور توبہ کر کے شی جائیں۔ابھی موقع ہے۔ آج لے انکی پناہ آج مدد ما تگ ان سے کل قیامت کونہ مانیں گے اگر مان گیا حضرت عبداللدابن عمررضي اللدعنهماجن كااتباع سنت مشهور يتحتى كماحاديث



مولوی سرفراز صاحب نے اپنی کتاب احسن الکلام میں ان کے ایک اثر کو بطور جت پیش کیا ہے۔ وہ **فرماتے ہیں کہ جب امام کے پیچھےکو**ئی قراءت کر بے توامام کی قراءت کافی ہے۔ جب اکیلانماز پڑھے تو خود قراءت کرے۔ انہی حضرت عبداللّہ بن عمر ہے منقول ہے کہ جب کے اور مدینہ کے درمیان ان مقامات پرمساجد بنائی گئیں جہاں نبی یاک علیہ السلام نے نمازیں ادافر مائی تھیں تو وہ مساجد سرکار علیہ السلام کی نماز پڑھنے والے مقامات سے پچھ ہٹ کر بن تئیں تھیں تو حضرت عبداللّٰہ ابن عمر ﷺان مساجد میں نما زنہیں پڑھتے تھے۔ بلکہ ان مقامات پر پڑھتے تھے جہاں نبی

(mr)

پاک عليه السلام نے پڑھيں تھيں ۔اب مولوی سرفراز صاحب سے استفسار بيہ ہے کہ آپ حضرت عبداللہ ابن عمر کا يہ قول تو غير مقلدين کے خلاف پیش کرتے ہيں کہ امام کے پیچھے قر اُت نہ کرو۔ تو يہاں بھی آپ کو کرم کرنا چا ہے اور حضرت عبداللہ ابن عمر کا قوال وافعال جو ہم پیش کررہے ہیں انہیں بھی درخور اعتناء تمجھناء چا ہے۔اللہ آپ کو ہدایت عطافر مائے۔ آمين .

فقط والسلام تصيرالدين سيالوي

حصل الفراغ من تسويد هذه لاوراق ٢١ اغسطس ٢٠٠٥





https://archive.org/details/@zohaibhasanattari